



رَفَعُ عِب (لرَّحِي (الْبَخِّرِي رُسِلَتُهَ) (الِيْرُ) (الِفِرُووكِيسِ www.moswarat.com

مِيدخسَل للفِٽ رالاقتِص َادي بي الاسِٽ لام

# بَمَيْعِ الْبِحَقُّوقَ مَحِفُوطَة لِلِنَّا سِتُ رَّ الطّبعَة الثانيَة ١٤٢٥هـ - ٢٠٠٤م

المراسط المسكن، بيروت-لبنان منطبة - شارع حبيب أبي شهلا- بناية المسكن، بيروت-لبنان منطق المسكن، بيروت-لبنان الم

Al-Resalah
PUBLISHERS

BEIRUT/LEBANON-Telefax:815112-319039 Fax:603243-P.O.Box:117460 Email:Resalah@Cyberia.net.lb رَفْعُ عِب ((رَجَي الْهُجَّرِيُّ (سُلِيَّة ) (الإِرْمُ (الْفِرُوك كِسِيَّ www.moswarat.com

# مَرِدَخِسَلَ للفِٽ رالاقتِصَ ادي في الاسِٽ لام

تَ أَليفَ الدكتورسَعيدسَعْد مَرطان

مؤسسة الرسالة





.

.



# الفهرسيس

| ٩   | مقدمة                                                   |
|-----|---------------------------------------------------------|
| ١٥  | الفصل الأول: تطور الفكر الاقتصادي                       |
| ١٧  | أولًا : العصورالقديمة                                   |
| ۲۱  | ثانياً : العصورالوسطى                                   |
| ۲۳  | ثالثاً : العصورالحديثة                                  |
| ۲٤  | ١ ـمذهب التجاريين                                       |
| ۲   | ٢ ـمذهب الحرية الاقتصادية                               |
| 79  | ٣ ـ النظام الرأسمالي                                    |
| ۳۱  | ٤ _النظام الاشتراكي                                     |
| ۳٦  | ٥ ـالنظم الاقتصادية والازمات العالمية المعاصرة          |
| ٤٥  | الفصل الثاني: الفكر الاقتصادي في الاسلام: نشأته وخصائصه |
| ٤٧  | أولًا: نشأته ومقومات تطوره                              |
| ٤ م | ثانياً: خصائص النظام الاقتصادي في الاسلام               |
| , , | الفصل الثالث: الاسلام والمشكلة الاقتصادية               |
| ٠   | علم الاقتصادوالمشكلة الاقتصادية                         |

| 78         | اولاً : الندرة النسبية                                    |
|------------|-----------------------------------------------------------|
| 79         | ثانياً: كفاية النموارد الاقتصادية                         |
| راسلامي ٧٥ | الفصل الرابع : عناصر الانتاج وكيفية تحديدعائداتها من منظو |
| VV         | _مفهوم الانتاج وحوافزه                                    |
| V4         | ـعناصر الانتاج                                            |
| ۸١         | أولًا : العمل                                             |
| ۸٧         | ثانياً: رأس المال                                         |
| <b>AA</b>  | ١ _اهمية رأس المال وطريقة تكوينه                          |
| 91         | ٢ ـماهية عوائد رأس المال                                  |
| ٩٣         | أ ـرأس المال العيني                                       |
| 40         | ب ـرأس المال النقدي ( المدخرات النقدية )                  |
| ٩٦         | ثالثاً : الأرض(مواردالطبيعة )                             |
| ٩٨         | ـطرق استغلال الأرض المملوكة                               |
| ٩٨         | ١ ـالمزارعة                                               |
| 1 • •      | ٢ ـ كراء الأرض                                            |
| 1.7        | الفصل الخامس: الاستهلاك وسلوك المستهلك                    |
| 1:0        | تمهيد                                                     |
| ١٠٨        | عناصرنظرية سلوك المستهلك                                  |
| ١٠٨        | أولًا : العقلانية ( الرشد )                               |
| 110        | ثانياً: الحرية الاقتصادية                                 |
| 110        | ثالثاً : تكبيرالمنفعة أوالاشباع                           |
| 119        | الفصل السادس: السوق في الفكر الاقتصادي الاسلامي           |
| 171        | مفهوم السوق ودوره في تحديد الاسعار                        |
|            | أولًا: ماهية السوق ودوره في تخصيص الموارد                 |

|      | ثانيا: اخلاقيات وضوابط التعامل في السوق الاسلامي  |
|------|---------------------------------------------------|
| ١٣٠  | ثالثاً: تحديد الاسعار في الاسلام                  |
| ١٣١  | الرأي الأول: تحريم التسعير                        |
| 147  | الرأي الثاني : جواز التسعير                       |
| 14V  | رابعاً: الثمن العادل أوثمن المثل)                 |
| 187  | خامساً: مراقبة الاسعارفي الاسلام                  |
| 181  |                                                   |
| 187  |                                                   |
| 1 80 |                                                   |
| ١٤٨  | ثانياً : بيت المال والدواوين                      |
| 101  | ثالثاً: النفقات العامة في الاسلام                 |
| 171  | رابعاً: اوجه النفقات العامة للدولة الاسلامية      |
| 177  | الفصل الثامن: الزكاة: مفهومها ، شروطها ، وآثارها. |
| 179  | اولاً : حكم الزكاة وشروط وجوبها                   |
| 1V£  | ثانياً : مصارف الزكاة (اوجه انفاقها )             |
| 144  | ثالثاً : الفرق بين الزكاة والضريبة                |
| 141  | رابعاً: الآثار الاقتصادية للزكاة                  |
| 149  | الفصل التاسع: النقودوالمعاملات الربوية            |
| 197  | أولًا : النقودووظائفها                            |
|      | ۱ _مراحل تطورها                                   |
| 190  | ٢ ـطبيعة النقود في الدولة الاسلامية ووظائفها      |
| 7    | ثانياً: ظاهرة الربافي الاقتصاديات المعاصرة        |
|      | ثالثاً : الربافي الاسلام                          |

| Y.0.                                         | -انواع الرباواضراره                               |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| ۲۱۱.                                         | الفصل العاشر: المصارف الاسلامية                   |
| ۲۱۳.                                         | تمهيد                                             |
|                                              | أولًا: المؤسسات المالية الاسلامية التي سبقت قيام  |
| ۲۱٦.                                         | المصارف الاسلامية                                 |
| ۲۱۸.                                         | ثانياً: ماهية المصارف الاسلامية                   |
| <b>۲۲•</b>                                   | أ: الخدمات المصرفية                               |
| <b>77</b> 0                                  | ب: الخدمات الاستثمارية والتمويلية                 |
| <b>Y                                    </b> | أساليب تمويل الاستثمار والتجارة                   |
| ۲۳۱.                                         | بعض التحفظات على عملية الاستثمار عن طريق المشاركة |
| <b>۲۳</b> 0                                  | جـ: الخدمات الاجتماعية                            |
| <b>۲۳</b> ۷.                                 | ثالثاً: خصائص المصارف الاسلامية                   |
| <b>۲۳۹</b>                                   | رابعاً : عوائق وصعوبات                            |
| ۲٤٣                                          | الفصل الحادي عشر: التنمية الاقتصادية في الاسلام   |
| 787                                          | اولًا: مفهوم التنمية الاقتصادية                   |
| ۲٤۸                                          | ثانياً: مفهوم التنمية في الاسلام                  |
| <b>701</b>                                   | ثالثاً: ركائز التنمية الآقتصادية                  |
| 70 Y                                         | ١ _صلاحية المناخ الاقتصادي والاجتماعي والسياسي    |
| Y0Y                                          | ٢ ـ ارتفاع معدل التكوين الرأسمالي                 |
| 700                                          | ٣ ـ التقدم المستمر في الفنون الانتاجية (التقنية)  |
|                                              | ٤ _وجودالسوق                                      |
| Y7 <b>\</b>                                  | ـ المراجع العربية                                 |
| <b>YV 1</b>                                  | -المراحع الاحنسة<br>-المراحع الاحنسة              |

رَفْعُ حبر (ارَجِي الْمُجَنَّرِيَّ (اُسِلِتَنَ (الْإِرْدُورِيُّرِيَّ (سِلِتَنَ (الْإِرْدُورِيُّرِيَّ (www.moswarat.com

# مقيةمنه

منذ وجد الانسان على هذه البسيطة وهو يكافح من اجل البقاء وتعمير الأرض التي استخلف عليها ، مستعيناً في ذلك بكل ما حباه المخالق من موارد ومقومات . فلتأمين حاجته من الغذاء والكساء والمسكن والامنان ولتحسين وضعه المعيشي والاقتصادي ، عمل الإنسان على تطوير أساليب الانتاج والتبادل كما حسن من مستوى الأداء الاداري وتبنى السياسات الاقتصادية واخترع النقود وأحدث ثورة في عالم الاتصالات والمعلومات .

لقد صاحب هذا التطور ظهر كثير من الآراء والأفكر الاقتصادية لكثير من الفلاسفة والكتاب ، اضافة الى ما أتت به الأديان السماوية من قواعد وأحكام وتشريعات اقتصادية . إلا ان هذه الأفكر الاقتصادية كانت متناثرة في كثير من الكتب وتمثل جزءاً من آراء وقوانين أخرى تتصل بالسلوك الإنساني وفلسفته في الحياة . ولم يظهر فكر اقتصادي مستقل وواضح المعالم إلا في النصف الثاني من القرن الثامن عشر عند ظهور كتاب ثروة الأمم لآدم سميث .

ان ظهور الفكر الاقتصادي المعاصر هو ثمرة محاولات مستمرة قام بها الإنسان لمعرفة كنه المشكلة الاقتصادية الناتجة عن التباين

النسبي بين ما يرغب الفرد والمجتمع في الحصول عليه من سلع وخدمات وما يملكه من موارد وسبل انتاج ، ومعرفة القوى والعوامل التي تؤثر فيها ، ونوعية واتجاه العلاقة بين المتغيرات الاقتصادية للظواهر المرغوب دراستها ، وكيفية التخفيف من حدة هذه المشاكل أو الظواهر وإختيار السياسات الاقتصادية المناسبة .

إن هذه المحاولات لفهم المشكلة الاقتصادية ومعالجتها وهذه الأنماط من السلوك الانساني لمواجهتها والحد من آثارها تتم عادة ضمن معتقدات وقيم محددة ، حيث لا تكفي التبريرات والغايات الاقتصادية المجردة لتفضيل رأي أو نظام اقتصادي على آخر أو سياسة على أخرى . بل من الطبيعي جداً ان تتأثر الأحكام الشخصية بالتفضيلات السياسية والمثل والقيم المختلفة التي يعتنقها الشخص . وهذا ما يسمى بالمذهب الاقتصادي(۱) .

لذا فان المذهب الاقتصادي هو الذي يرسم الاطار العام للنظام الاقتصادي ويحدد عناصره ومساره . وقبول نظام اقتصادي يعتمد في الدرجة الأولى على مدى توافقه مع القيم والمثل التي يعتنقها المجتمع مثل الحلال والحرام والحرية والملكية الفردية وعدالة توزيع الدخل والثروة . . الخ .

لقد نشأ الفكر الاقتصادي الحديث وتبلور في أوروبا متأثراً بالظروف البيئية والاجتماعية والسياسية والعقائدية السائدة في تلك الدول. ولأن هذا الفكر من وضع البشر ووفقاً لظروف معينة ، ولأن

<sup>(</sup>۱) لبيب شقير ، تاريخ الفكر الاقتصادي ، دار نهضة مصر للطباعة والنشر ، القاهرة ، ص ۱۰ .

النظروف تتغير ولأن الفكر البشري ينمو ويتغير فان هذه الأفكار الإقتصادية أيضاً تتغير بين الفينة والأخرى ، بل تصل إلى حد التناقض كما هو الحال في الانظمة الرأسمالية والاشتراكية . ليس هذا فحسب بل أن هذه الانظمة الاقتصادية قد تراجعت عن كثير من مبادئها الاصلية ، كما سيتضح لنا فيما بعد .

إلا انه وبالرغم من نشأة الفكر الاقتصادي المعاصر ، بشقيه الرأسمالي والاشتراكي ، في بيئة وظروف ومؤثرات مختلفة فاننا نجد دول العالم الإسلامي تتبنى هذا الفكر دون تمحيص أو تعديل يذكر .

وفي هذه الفترة الحرجة من حياة الأمة الاسلامية دوت في أرجاء العالم الإسلامي دعوة جادة تطالب المسلمين باعادة تقييم الذات ، وتصحيح المسار بما يوافق قيم وظروف المجتمعات الإسلامية . وقد تبلورت هذه الدعوة فيما سمي بـ « الصحوة الإسلامية » التي عمت الأقطار الاسلامية خلال الأعوام الماضية . لقد ألهبت هذه الدعوة حماس العلماء المسلمين ، لمضاعفة جهود البحث والتنقيب والتمحيص في مصادر الشريعة وكتب التراث الاسلامي ، لتكتشف كنوزاً لا تنضب من العلوم والمعرفة الاسلامية في شتى الحقول والفنون . كما كان من نتائج هذه الصحوة الدعوات المتكررة بين الفينة والأخرى من كبار المفكرين الاسلاميين لإعادة تشكيل العقل المسلم ، وأسلمة المعرفة .

إن الفكر الإقتصادي الذي نحن بصدده ، ليس بحاجة إلى من يجمعه من يوجده ويضع قواعده ويحدد اطاره بل هو بحاجة إلى من يجمعه من مصادر الشريعة المختلفة وكتابات الفقهاء والعلماء المسلمين ويبوبه وينظره ليناسب إستخدامات وحاجات العصر . فمصادر الشريعة

الاسلامية غنية بالأحكام والقواعد العامة التي ترسم الأطار العام لهذا الفكر ، كما وأن المجال مفتوح لإجتهادات العلماء ما لم تخرج عن هذا الاطار . ويرجع غنى مصادر الشريعة بهذه الاحكام والقواعد الى طبيعة الاسلام نفسه .

فهو منهج حياة متكامل ، صالح لكل زمان ومكان وشامل لكل جوانب الحياة الإقتصادية والسياسية والاجتماعية والروحية . مصداق ذلك في قوله تعالى : ﴿ ونزلنا عليك الكتاب تبياناً لكل شيء ﴾(١) . وكما ايضاً في قوله تعالى : ﴿ ما فرطنا في الكتاب من شيء ﴾(١) . وكما أن الإسلام منهج حياة متكامل ، فان له مفاهيمه الخاصة والمميزة لهذه الحياة كما أن له أساليبه الخاصة في معالجة الأمور المادية وغير المادية وفقاً لمنهج رباني محدد المعالم . وما النواحي والشؤون الاقتصادية الا جزء من هذا المنهج الذي لا يقبل التجزئة . في ذلك يقول تعالى : ﴿ افتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون ببعض فما جزاء من يفعل ذلك منكم إلا خزي في الحياة الدنيا ويوم القيامة يردون الى أشد العذاب وما الله بغافل عما تعملون ﴾(٣) .

من هنا فان ما يهدف اليه هذا الكتاب هو جمع وتسليط الأضواء على أهم الأفكار والمسائل الاقتصادية التي تزخر بها مصادر الشريعة الإسلامية ووضعها في قالب يسهل على طلبة الاقتصاد فهمه . اضافة الى ذلك فهو يهتم بمناقشة كثير من المفاهيم الاقتصادية المعاصرة من

<sup>(</sup>١) سورة النحل آية ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الانعام آية ٣٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة آية ٨٥.

منطلق اسلامي ، كالانتاج والاستهلاك والتوزيع والتنمية وغيرها .

إن بلورة فكر اقتصادي يستمد أصول من تعاليم الشريعة الإسلامية لا يعني بأي حال الإستغناء التام عن المفاهيم وأدوات التحليل الاقتصادية الحديثة التي تمثل إنتاج عدة قرون من التفكير والتنظير والتطبيق ، انما يعني اختيار ما يلائم العقيدة الإسلامية ونبذ ما يجافيها . فحيث قد لا نجد حرجاً في إستخدام معظم أدوات التحليل الاقتصادي التي تدرس في مواد مثل الاقتصاد الرياضي والاقتصاد القياسي ومواد النظرية الاقتصادية ، فاننا بالتأكيد لا نقبل الاخذ ببعض أدوات السياسات الاقتصادية المعاصرة كسعر الفائدة في السياسة أدوات السياسات الاقتصادية وعلى أساليب تحقيق هذه الاهداف تحقيقها وحدات القرار الاقتصادي وعلى أساليب تحقيق هذه الاهداف وعلى الافتراضات التي تقف وراء إشتقاق ادوات التحليل الاقتصادي .

ومع أن الكاتب يشعر بكثير من القصور في إعطاء هذا الموضوع حقه من التمحيص والتوضيح والإستدلال ، الا انه يدعو الله تعالى ان يجعل في ذلك حافزاً لغيره من الكتّاب والمفكرين لإكمال ما نقص وتوضيح ما غمض وتصحيح الخطأ متى وجد .

يحتوي هذا الكتاب على أحد عشر فصلاً يغطي الفصل الأول وبصورة موجزة ـ تطور الفكر الاقتصادي منذ العصور القديمة مروراً بالعصور الوسطى فالعصور الحديثة ، وذلك بهدف ايضاح التغير المستمر للفكر الاقتصادي الوضعي تبعاً للقيم والظروف السائدة ، ومدى عجزه عن تلبية حاجات الانسان المتغيرة .

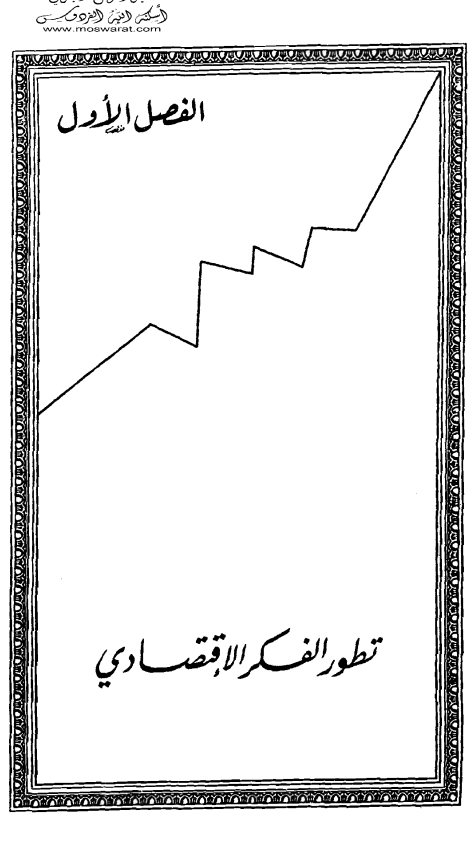
في الفصول اللاحقة سنتعرض لماهية المشكلة الاقتصادية سع

ابراز الرؤية الإسلامية لها ثم نناقش دون اسهاب المواضيع المعتاد التعرض لها في مقررات مواد الاقتصاد مثل الاستهلاك ، الانتاج ، التوزيع ، السوق وتحديد الاسعار ، النظم المالية والنقدية ، النظام المصرفي ، وأخيراً التنمية الاقتصادية من منظور اسلامي .

والله من وراء القصد ، ،

د . سعيد سعد مرطان الرياض ٤ رمضان ١٤٠٥ هـ





رَفْعُ حَبِّ لَالرَّحِيُّ لِالْجَثِّرِيُّ لِسِّلِنَهُ لِالْفِرُوكِ سِلِنَهُ لِالْفِرُوكِ www.moswarat.com رَفَّحُ حبر ((رَجَعِ) (الْخِتْرِي (سِّلَتَهُ (ونِيْرُ) (الِنْرِو وكريب www.moswarat.com

## أولاً \_ العصور القديمة

الأفكار والآراء الاقتصادية قديمة قدم الانسان نفسه ، انما تتفاوت في درجة عمقها وشموليتها وذلك تبعاً للظروف الاقتصادية والاجتماعية والسياسية والبيئية والعقائدية المحيطة بها . ففي حضارة مصر القديمة مثلاً ، يخبرنا القرآن الكريم عن قصة نبي الله يوسف (عليه السلام) مع أحد فراعنة مصر وما كان ينتظر مصر آنذاك من قحط وجدب مما دفع يوسف عليه السلام ليتبنى سياسة اقتصادية انقذ بها مصر وما جاورها من مجاعة محققة ﴿ يوسف ايها الصديق افتنا في سبع بقرات سمان يأكلهن سبع عجاف وسبع سنبلات خضر وأخر يابسات لعلي أرجع الى الناس لعلهم يعلمون . قال تزرعون سبع سنين دأبا فما حصدتم فذروه في سنبله إلا قليلاً مما تأكلون . ثم يأتي من بعد ذلك سبع شداد يأكلن ما قدمتم لهن إلا قليلاً مما تحصنون . ثم يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس وفيه يعصرون ﴿ () ) .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف ، آية ٤٦ ـ ٤٩ .

لقد فهم يوسف عليه السيلام من هذا الحلم أن مصر مقبلة على تغيرات طبيعية واقتصادية هامة تستوجب الاستعداد والحيطة . فسيعم مصر ، خلال سبع سنين متواليات الخصب والمطر وزيادة وفيرة في المحصول ، ثم يتبعها سبع شداد . لذلك ينصحهم يوسف عليه السلام بضرورة ادخار المحصول في سنبله ليكون ابقى له وأبعد عن التسوس والتلف(1) . وهو بهذا يدعو إلى ترشيد الاستهلاك وتكوين مخزون عام لمواجهة الازمة المنتظرة . وزيادة في الحيطة والاستعداد يطلب من ملك مصر ان يجعله على خزائن الأرض ليديرها كما تستدعي الحاجة مستفيداً في ذلك بما حباه الخالق من علم وبصيرة . يقول تعالى : ﴿ قال اجعلني على خزائن الأرض اني حفيظ عليم ﴾ (٢) .

ويصف الدموهي مسؤوليات هذه الوظيفة ليوسف بانها اشبه ما تكون في وقتنا الحاضر لمسؤوليات وزراء المالية والاقتصاد والتخطيط والتموين والتجارة والزراعة . أما أهم مرتكزاتها فهو الإهتمام بالزراعة في الاتجاهين الرأسي والأفقي بهدف زيادة الانتاج ، كما دعمت هذه السياسة بنظم فريدة ورائدة في تخزين الحبوب ، لتحقيق الأمن الغذائي للمجتمع ، وترشيد الاستهلاك والتوزيع (٣) .

اما حضارة الرافدين فقد كان لها نصيب وافر من الافكار

<sup>(</sup>١) محمـد علي الصابـوني ، مختصر تفسيـر ابن كثير ، المجلد الشاني ، دار القـرآن الكريم ، بيروت ، ص ٢٥٢

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف ، آية ٥٥ .

<sup>(</sup>٣) حمزة الجميعي الدموهي ، الاقتصاد في الاسلام ، دار الانصار ، القاهرة الاسلام ، دار الانصار ، القاهرة ١٣٩٩ هـ ، ص ٢٨ .

الاقتصادية . ففي الحضارة السومرية تدل الحفريات على ان المعابد كانت تقدم كانت تقدم البنوك في وقتنا الحاضر ، حيث كانت تقدم القروض الربوية (بفائدة) . وقد اشتهر أحد ملوكهم بما قام به من اصلاحات ، من ضمنها تطهير المدن من اللصوص والمرابين . كما اشتهر البابليون بالتجارة ، وتعاملوا بالفائدة مما يشير الى استخدام هذه المجتمعات للنقود ومعرفتهم لنظم الانتاج والتبادل والاقتراض وغيرها من الأفكار والمفاهيم الاقتصادية . كما أدت المبالغة في معدلات الفائدة التي شاع استخدامها الى ظهور كثير من المشاكل الاقتصادية والاجتماعية . ويقال أن حمورابي (أحد ملوك حضارة الرافدين) نظم والاجتماعية . ويقال أن حمورابي (أحد ملوك حضارة الرافدين) نظم والتبادل ، ووضع حدا أعلى لسعر الفائدة وقيل انه نص على وجوب الغائها(۱) .

كما انه من المنطق أن تسود في الحضارات السابقة الأخرى ، كالحضارات الصينية والهندية ، بعض الأفكار الاقتصادية المشابهة ، لأهمية الاقتصاد والأفكار الاقتصادية في قيام وازدهار الحضارات . إلا أنه كان للحضارة اليونانية نصيب أوفر في ارساء كثير من المبادىء الاقتصادية التي اشتقت منها الحضارة الغربية فيما بعد كثيراً من افكارها . ومن أشهر فلاسفتها في هذا المجال كل من افلاطون وأرسطو(۲) . ففي كتابيه الجمهورية والقوانين التي وصف فيهما مدينته

<sup>(</sup>١) محمود عارف وهبة ، « نظريات الفائدة ( الربـا ) في الفكر الاقتصادي » مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٢٣ ، الكويت ، ١٤٠٠هـ ، ص ٨٥ـ ١٥٨ .

<sup>(</sup>٢) لمزيد من المعلومات عن آراء افلاطون وأرسطو انظر: حمزة الجميعي الدموهي، مرجع سابق، ص ٢٦؛ ايضاً سعيـد النجار، تـاريـخ الفكـر الاقتصـادي، دار النهضة العربية، بيروت، ١٩٧٣، ص ١٤.

- المثالية ، يعبر افلاطون ( ٤٢٧ ـ ٣٤٧ ق.م ) عن آرائه الاقتصاديـة على النحو التالي : \_
- ١ يرى ان قيام الجماعة والدولة يعتبر امراً ضرورياً بسبب تعدد المهن وتنوعها اذ يمكن من خلال الجماعة اشباع الحاجات المختلفة .
   أي أن قيام الدولة كان نتيجة ظروف ومتغيرات اقتصادية . وهو ما قد يطلق عليه في وقتنا الحاضر « التفسير المادي للتاريخ » .
- ٢ ـ نادى بتقسيم العمل بحجة تفاوت السكان في قدراتهم الجسمية والذهنية ومهاراتهم إلا أن الباعث ليس زيادة الانتاجية كما يتبادر الى الذهن لأول مرة وانما لترسيخ مبدأ التقسيم الطبقي للمجتمع الذي كان سائداً آنذاك .
  - ٣ ـ نادى بالغاء الملكية الفردية ونظام الاسرة والزواج (شيوعية افلاطون) بالنسبة لطبقة الحكام والمحاربين حيث يجب أن لا يكون هناك ما يشغل هذه الطبقة عن أمور الحرب والسياسة .
  - أما أرسطو ( ٣٨٤ ـ ٣٠٠ ق.م) وهو أحد تبلامذة افبلاطون فيمكن تلخيص افكاره الاقتصادية في النقاط التالية :
  - ١ ـ اقراره للملكية الفردية لإفتقار الملكية العامة الى الحافز المادي
    ويرى أن المشاكل التي يعاني منها المجتمع لا ترجع الى الملكية
    الفردية كملكية وانما الى الطريقة التي تمارس فيها .
  - ٢ ـ الاشادة بالزراعة ووجوب الإهتمام بها ومهاجمة الاحتكار والربا لما
     فيهما من إستغلال ومجافاة لطبيعة البشر .
  - ٣ ـ اهتم بالنقود ودرس وظائفها ومزاياها ، ويرى ان وظيفتهـ الاساسيـة

هي تسهيل التبادل اما دفع فائدة مقابل استخدامها فيعني تـوالدهـا بـطريق غير طبيعي وغيـر شـرعي . كمـا ان من مـزايـاهـا تسهيـل التجارة وازدهارها اضافة الى تلافي عيوب المقايضة .

اما بالنسبة للفكر الاقتصادي الذي ساد خلال العصر الروماني فهو في واقعه ليس الا امتداداً لافكار وآراء ارسطو. فقد كان الاهتمام منصباً على الزراعة باعتبارها المصدر الأول للثروة والمهنة الشريفة دون سواها من المهن كالتجارة والصناعة وعمل الاجير. أيضاً ساد الاعتقاد بعقم النقود وبالتالى كرهوا التعامل بالربا.

## ثانياً \_ العصور الوسطى(١)

يقصد بالعصور الوسطى الفترة ما بين سقوط الامبراطورية الرومانية الغربية على يد القبائل الجرمانية في القرن الخامس عشر(٢). وقد وحتى فتح المسلمين للقسطنطينية في القرن الخامس عشر(٢). وقد كانت تعرف هذه الفترة ايضاً بعصور الظلام لما غلب على اوروبا في هذه الفترة من ركود فكري.

كان يعرف النظام السائد في هذه العصور بالنظام الاقطاعي الذي كان محصلة الفوضى التي عمت في اعقاب سقوط الامبراطورية الرومانية. فقد عمد الامبراطور الجرماني - بعد انتصاره - الى تنصيب قادته امراء على اقاليم الامبراطورية ، الا ان توسع الامبراطور في منح الامراء الكثير من صلاحياته واختصاصاته ادى تدريجياً الى استقلالية

 <sup>(</sup>١) سيقتصر الحديث بالنسبة للعصور الوسطى والحديثة على الفكر الاقتصادي في اوروبا وسنتناول الحديث عن الفكر الاقتصادي الاسلامي في الفصول اللاحقة .

<sup>(</sup>٢) لبيب شقير ، مرجع سابق ، ص ٥٩ .

هذه الاقطاعيات في ادارة شؤونها . وبانتشار الحروب والعداوات بين الاقطاعيات تعمقت روح الانعزالية وأصبحت كل اقطاعية عبارة عن وحدة اجتماعية وسياسية واقتصادية مستقلة . فمن ناحية التركيب الاجتماعي مثلاً ، نجد ان المجتمع يصنف الى ثلاث طبقات : النبلاء والفرسان ، رجال الدين ، الحرفيون والفلاحون أو ما يسمى برقيق الأرض .

أما السلطة السياسية فيها فكانت تتنازعها زعامتان:

زعامة زمنية يمثلها الحاكم أو الأمير ، وزعامة دينية تمثلها الكنيسة ، التي قوي نفوذها وأصبحت تمثل مكانة بارزة في حياة الافراد وتنافس الأمراء والملوك سلطاتهم الدنيوية اضافة الى احتكارها للتعليم والتوجيه والارشاد .

اما الهيكل الاقتصادي لهذه الوحدات فيتسم بالصفات التالية :

- ١ الاعتماد على الزراعة حيث كانت المصدر الاساسي للشروة والنشاط الاقتصادي الغالب .
  - ٢ التميز باقتصاديات الاكتفاء الذاتي .
- ٣ قصر الصناعات اليدوية على تلبية حاجات الأمراء والسادة
   الاقطاعيين ، علما أن هذه الصناعات كانت محتكرة من قبل
   التجمعات المهنية أو ما يعرف بالطوائف الحرفية .
  - ٤ محدودية استخدام النقود والاعتماد على اسلوب المقايضة .

وبالرغم من محدودية النشاط الاقتصادي الذي كان سائداً ( نـوعاً وكمـاً ) والركـود الفكري الـذي عم معظم دول اوروبـا ، ظهرت بعض

الأفكار الاقتصادية التي كان من روادها اساتدة الفلسفة والقانون ، وسمي هذا الفكر به فكر جماعة المدرسيين » نسبة الى مهنة مؤسسيه . وفي مقدمة رواد هذا الفكر سان توماس الاكويني الذي تأثر كثيراً بآراء وافكار ابن رشد الإسلامية . ومن اهم ما نادى به اصحاب هذه الجماعة . وعلى رأسهم سان توماس الاكويني (١) هو :

- ١ المدعوة الى التوفيق بين الدين والعقبل مستنيسرين في ذلبك بآراء
   الفلاسفة اليونان وخاصة ارسطو .
- ٢ احترام الملكية الفردية باعتبارها حافزاً للانتاج ولا تتعارض مع
   النظام الطبيعى .
- ٣ التنديد بالربا باعتباره كسباً غير مشروع كما طالبوا بتحديد الأجر
   العامل العامل الاجتماعي .
- ٤- القبول بالتقسيم الطبقي للمجتمع الذي كان سائداً آنـذاك والدفاع عنه .

## ثالثاً ـ العصور الحديثة

اهم ما يميز هذه العصور هو ظهور المدارس الحديثة في الفكر الاقتصادي التي أدت بدورها الى ظهور النظم الاقتصادية السائدة في عصرنا الحديث ، النظام الرأسمالي ( النظام الحر) والنظام الاشتراكي والنظام المختلط . إلا انه قبل الخوض في مبادىء وأسس النظامين « الرأسمالي والاشتراكي » سنستعرض بايجاز أهم المدارس والمذاهب

<sup>(</sup>١) سعيد النجار ـ مرجع سابق ، ص ٢٠ .

الاقتصادية التي مهدت لظهور هذه الانظمة في صورتها النهائية .

#### ١ ـ مذهب التجاريين:

نشأ هذا المذهب في منتصف القرن الخامس عشر واستمر حتى النصف الثاني من القرن الثامن عشر . وسمي بمذهب التجاريين نسبة الى اهتمام رواده بالتجارة الخارجية كاداة للحصول على المعدن النفيس (الذهب والفضة) رمز قوة الدولة آنذاك . ويحتم منطق التجاريين تدخل الدولة في التجارة الخارجية بقصد تحقيق فائض مستمر في الميزان التجاري ، وذلك من خلال فرض الرسوم الجمركية على الواردات واعانة الصادرات ومنح الامتيازات لانتاج أو تصدير سلم معينة . اضافة الى التدخل في تحديد الأجور والاسعار وجلب العمال وانشاء الصناعات المحلية وغيرها(۱) . ويمكن ايجاز العوامل التي ساعدت على ظهور هذا المذهب في التالي :

أ ـ انهيار النظام الاقطاعي وظهور الدول القومية: ادى فساد الاقطاع وما نتج عنه من ظلم اجتماعي الى هروب كثير من رقيق الارض وتقلص سلطة الاقطاعيين. في الوقت نفسه تزايد نفوذ الملوك وبدت الدول القومية في الظهور. وكان لظهور هذه الدول أثره الكبير في استتباب الأمن وتحسن طرق المواصلات وانتعاش المبادلات التجارية مما ساعد على ظهور طبقة قوية من التجار ذات نفوذ واسع.

ب ـ انتشار الافكار الاقتصادية ( التي سميت فيما بعد بالفكر

<sup>(</sup>۱) سعيد النجار ، مرجع سابق ، ص ٢٣ ـ ٥٤ ؛ ايضاً محمد اسماعيل هاشم ، محاضرات في التطور الاقتصادي ، دار النهضة العربية ـ بيروت ١٩٧٨م ، ص

التجاري) التي تدعم تطبيق سياسة الفائض في الميزان التجاري ، لما يجلبه من معادن نفيسة .

جـ الاكتشاف اجزاء كثيرة من العالم مشل الامريكتين عام ١٤٩٣ والطريق اكتشاف اجزاء كثيرة من العالم مشل الامريكتين عام ١٤٩٣ والطريق الى الهند عام ١٤٩٨ الى ظهور اسواق جديدة لمنتجات هذه الدول ، اضافة الى توفر المواد الأولية اللازمة لصناعاتها . ولكي تضمن استمرارية وجود هذه الاسواق ، ووفرة ورخص المواد الخام الضرورية والايدي العاملة ، لجأت الدول الأوروبية الى توسيع رقعة مستعمراتها وزيادة سيطرتها ونفوذها .

إلا ان المبالغة في تعظيم دور التجارة الخارجية وما أدى ذلك اليه من مساوىء وعيوب أوجد المناخ الملائم لظهور مدرسة أو مذهب جديد يحد من تدخل الدولة في الحياة الاقتصادية ، ذلك هو المذهب الحر (مذهب الحرية الاقتصادية) . وقبل الخوض في تفاصيل المذهب الجديد ، يمكن اجمال عيوب سياسة التجاريين التي عجلت نهاية مذهبهم في النقاط التالية :

أ ـ مبالغة اصحاب هذا المذهب في اهمية التجارة الخارجية جعلهم يتبنون سياسات اقتصادية تقود الى تخفيض تكاليف الانتاج مقارنة بالدول الأخرى وذلك من خلال تخفيض الاجور ودعم سياسة التكاثر السكاني وتشغيل النساء والاطفال.

ب ـ التركيز على تطوير الصناعة ودعمها بغرض التصدير والتبادل على حساب الزراعة . فأصبح القطاع الزراعي مجرد قطاع مساعد رغم انه مصدر الانتاج الرئيسي لاغلبية سكان اوروبا .

جــ تدفق المعادن النفيسة لم يكن دائماً مزية ، فكثير ما أدت هـنه السياسـة الى بعض الازمات الاقتصادية كالتضخم ، والبطالـة ، والكساد وغيرها ( الدورات الاقتصادية ) .

د ـ السياسة الاستعمارية وما صاحبها من استغلال للمستعمرات وسكانها .

#### ٢ ـ مذهب الحرية الاقتصادية ( المذهب الحر ) :

لقد كان من نتائج سياسة التجاريين وما صاحبها من مساوى، اضافة الى ازدهار ونمو بعض القطاعات الانتاجية الأخرى ، ظهور فكر اقتصادي جديد تحوّل فيه الاهتمام من القطاع الخارجي ( التجارة الخارجية ) الى الاهتمام بالتجارة الداخلية والانشطة الانتاجية التي تخدم الاقتصاد الداخلي . فقد أسس الطبيعيون في فرنسا في النصف الشاني من القرن الثامن عشر ما يعرف باسم « المذهب الاقتصادي الحر » الذي يعتبر أول مدرسة حديثة في الفكر الاقتصادي . ويأتي في مقدمة رواد هذه الممدرسة فرانسوا كيناي ( ١٦٩٤ ـ ١٧٧٨ ) ، وتورجو وميرابو وغيرهم . اما مبادىء هذا المذهب فتتضمن التالي (١) :

أ - خضوع الحياة الاقتصادية لنظام طبيعي (ليس من صنع أحد) يحقق لها النمو والرخاء حيث تقتصر مهمة الدولة على قضايا الأمن وإرساء قواعد النظام والدفاع الخارجي دون التدخل في النشاط الاقتصادي تطبيقاً لمبدأ « دعه يعمل ، دعه يمر » .

<sup>(</sup>۱) جورج سول ، المذاهب الاقتصادية الكبرى ، تىرجمة راشــد البراوي ، ص ٥٤ ؛ ايضــاً حمزة الجميعي الــدموهي ، مـرجع ســابق . ص ٤٢ ؛ وايضاً لبيب شقيـر ، مرجع سابق ، ص ١٣٧ .

ب\_ استقلالية علم الاقتصاد وانفصاله عن الدين والاخلاق وسائر العلوم الاجتماعية الأخرى تطبيقاً لما يسمى بمبدأ الادراك المجرد للاقتصاد.

جــ اعتبار الزراعة المصدر الحقيقي للشروة والوحيدة بين القطاعات التي تنتج فائضاً (الناتج الصافي). وبناء على ذلك طالبوا بالاهتمام بهذا القطاع دون القطاعات الأخرى التي يصفها الطبيعيون بالقطاعات العقيمة.

د \_ وجوب صيانة الملكية الفردية واحترام حقوق الميراث .

هـ - اعتبار المصلحة الشخصية الحافز الوحيد للعمل والكسب .

و ـ الاعتقاد بتوافق المصلحة الخاصة والعامة اذ لا يـوجـد تعارض بينهما ، وذلك في ظل المبادىء السابقة .

إلا أن أهم ما يؤخذ على المذهب هو تركيزه على الزراعة ووجوب الإهتمام بها باعتبارها القطاع الذي ينتج فائضاً دون سائر القطاعات ، لكن حقيقة الأمر ان القطاعات الأخرى كالصناعة والتجارة والخدمات تنتج فائضاً ، وهي جديرة بنفس القدر من الاهتمام .

وفي الوقت الذي كان الطبيعيون ينادون بالاهتمام بالزراعة باعتبارها المصدر الحقيقي للشروة ، كانت الصناعة تنمو وتزدهر في بعض اجزاء اوروبا لا سيما انجلترا . فقد كان لقيام الثورة الصناعية التي زادت فرص الكسب والانتاج اثراً كبيراً في تبلور فكر اقتصادي جديد ينادي بتوجيه المزيد من الاهتمام الى قطاع الصناعة والانتاج ، مستنيراً في ذلك بكثير من آراء وأفكار الطبيعيين .

هذا المذهب (أو المدرسة الفكرية) الذي أسسه آدم سميث

( ۱۷۲۳ - ۱۷۹۰ ) ، وسمي فيما بعد بالمذهب التقليدي أو الكلاسيكي ، ما هو في واقعه إلا صورة تعكس الأوضاع الإقتصادية التي سادت في انجلترا آنذاك مزودة بالتبريرات اللازمة لحماية النهضة الصناعية ضد القيود والعقبات التي فرضتها سياسة التجاريين .

ومن أهم ما جاء في كتابه (ثروة الامم) الذي نشره عام ١٧٧٦ والمذي يعتبر بحق نقطة الانطلاق في الفكر الاقتصادي الحديث، العناصر التالية(١):

أ ـ العمل هو مصدر الثروة وليست الزراعة أو التجارة كما ادعى اصحاب المذاهب السابقة . فالمصدر الحقيقي للثروة هو الانتاج الناجم عن العمل والموارد .

ب ـ يؤدي تقسيم العمل والتخصص الى زيادة الانتاجية وبالتالي زيادة دخل الافراد وادخاراتهم مما يؤدي إلى سرعة التكوين الرأسمالي وزيادة ثروة الأمة . الا ان نجاح سياسة تقسيم العمل تعتمد الى حد كبير على مدى توفر رأس المال من ناحية وسعة السوق من ناحية أخرى .

جــ المنافسة الحرة هي الاداة لتحقيق رفاه المجتمع . ففي سوق تسوده المنافسة الحرة يعتبر سعي الفرد لانماء مصالحه الخاصة انماء لمصالح المجتمع بصورة فعالة دون قصد . كما لو أن يداً خفية (يقصد نظام الاسعار) تقود الفرد الى تحقيق غاية ليست جزءاً من هدفه الرئيسي .

<sup>(</sup>۱) جورج سول ، مرجع سابق ص ٦٤ ـ ٦٦ ؛ اتيضاً سعيـد النجار ، مـرجع سـابق ، ص ١١١ ـ ١٢٤ .

#### ٣ - النظام الرأسمالي ( الرأسمالية ) :

ادى تطبيق مباذىء كلا من المذهبين الحر والكلاسيكي في اوروبا الى ازدهار الصناعة والتجارة ونمو رأس المال . كما زادت سطوة اصحابه ونفوذهم حتى سميت هذه الطبقة بطبقة الرأسماليين والنظام الاقتصادي السائد بالنظام الرأسمالي . وعليه يمكن تعريف النظام الرأسمالي بانه ذلك النظام الاقتصادي الذي يقوم على مبادىء الحرية الاقتصادية ، (وهذه تشمل حرية التملك ، التعاقد ، الانتاج ، التسعير ، التبادل ، الاستهلاك ، وحرية التصرف في الدخل والشروة ) وتتحدد القرارات فيه وفقاً لآلية السوق الحرة ، بغية تحقيق اكبر عائد مادي ممكن لاطراف التعامل .

الا ان تطبيق النظام الرأسمالي بصورته المثالية التي أوردناها عند الحديث عن مبادىء مذهب الحرية الاقتصادية ، لم تدم الا لفترة قصيرة قد لا تتجاوز نصف قرن من الزمان ، وذلك لما احدثه تطبيق هذا النظام من خلل في الهياكل الاقتصادية والاجتماعية للدول التي طبقته ، مما حدا بحكومات هذه الدول للتدخيل في النشاط الاقتصادي بهدف التأثير على مجريات الأمور .

فمن الآثار السلبية لهذا النظام ظهور الاحتكارات الكبيرة وارتفاع الاسعار ومعدلات الارباح والبطالة وانخفاض الاجور الحقيقية للعمال ، مما أدى الى ظهور الفوارق الكبيرة في توزيع الدخل والثروة وخلق جو من التوتر بين الرأسماليين والعمال .

مما سبق يمكن القول أن النظام الرأسمالي قد عجز عن تطبيق نموذجه النظري وذلك لعدم استطاعة هذا النموذج مسايرة التغيرات

والتطورات الاقتصادية التي احدثتها الثورة الصناعية ، اضافة الى عدم مقدرته على تفادي مساوىء هذا التطور من جوانبه الاقتصادية والاجتماعية والبيئية دون تدخل مباشر من الحكومة . لقد اصبح التدخل الحكومي في النشاطات الاقتصادية في الدول الرأسمالية سمة ثابتة لكل الحكومات . بل يمكن القول أن التعديلات التي أدخلت على مبادىء النظام الرأسمالي والسماح بتدخل الحكومات ، من خلال السياسات المالية ، والنقدية والتجارية والانتاجية هي التي ضمنت له الاستمرار حتى وقتنا الحاضر .

فالتطورات الاقتصادية والسياسية التي حدثت في اوروبا في فترة ما بين الحربين العالميتين اثبتت عجز مبادىء هذا النظام عن تحقيق اهداف المجتمع . فقد أدى التضخم الجامح في المانيا ومعظم دول اوروبا عام ١٩٢٣م والكساد الكبير في الولايات المتحدة وغيرها من الدول في الفترة ١٩٢٩ - ١٩٣٣م الى تعطل الملايين من العمال وافلاس الكثير من البنوك والقطاعات الانتاجية الأخرى والركود الاقتصادي على مستوى العالم ، مما احدث هزة عنيفة في مسلمات مبادىء المذهب الحروفي مزايا جهاز الاسعار ، بحيث اصبح تدخل الدولة امراً ضرورياً لاصلاح هذا الخلل الاقتصادي . لقد تبلورت هذه الوقائع والأفكار في كتاب « النظرية العامة » لكينز عام ١٩٣٦ ، الذي قدم المبررات النظرية لتدخل الدولة في الحياة الاقتصادية من خلال تبنى سياسات اقتصادية لتحقيق الاستقرار الاقتصادي (۱) .

<sup>(</sup>۱) من المحاسن التي يمكن ان تنسب الى نظام الحرية الاقتصادية ، دوره في تهيئة المناخ المناسب لقيام الثورة الصناعية وما اعقبها من تطور في الانتاج ووسائله وظهور اعداد كبيرة من الشركات والمؤسسات الانتاجية والتجارية والمالية والنقدية محلية كانت ام دولية .

#### ٤ - النظام الاشتراكي ( الاشتراكية ) :

ظهرت الاشتراكية في القرن الشامن عشر ، كمذاهب ومدارس مختلفة (١) ، تجمع على احلال النظرية الجماعية محل المفردية التي قام عليها النظام الرأسمالي ، كما تجمع على ضرورة تدخل الدولة في الحياة الاقتصادية . إلا ان وجهات النظر تختلف حول درجة هذا التدخل . فبينما يعني عند البعض مجرد التدخل لتحسين احوال الطبقة العاملة يصل عند البعض الآخر الى الغاء الملكية الفردية بكل صورها واحلال الدولة محل الفرد وحافز خدمة المجتمع محل حافز الربح . . المخ . ويمكن تعريف الاشتراكية بانها ذلك النظام الذي تمتلك فيه الدولة جميع عناصر الانتاج كالأرض والمصانع والآلات وتتخذ القرارات الاقتصادية من خلال جهاز التخطيط بدلا من جهاز الاثمان في النظام الرأسمالي . وقد تحقق التطبيق الفعلي للاشتراكية في القرن

<sup>(</sup>۱) تعددت المذاهب الاشتراكية وذلك تبعاً لاختلاف ميول دعاتها وظروفهم الاقتصادية والاجتماعية ، فهناك ما يسمى باشتراكية رأس المال واشتراكية الزراعة . كما ظهرت الى الوجود خلال حقب مختلفة من الزمن عدة اتجاهات من الفكر الاشتراكي كالاشتراكية الخيالية والاشتراكية المثالية . فالاشتراكية الخيالية مثلاً تتمثل في صور مختلفة من الافكار تعبر عن حالة الحرمان والبؤس والضياع التي تعاني منها بعض المجتمعات ، وتهدف الى خلق مجتمعات تختفي فيها الفوارق الطبقية ويزول الفقر وتنعدم الحاجة الى رجال الامن والقضاء . ومن امثلة هذه الخيالات لعالم اشتراكي مثالي «جمهورية افلاطون» التي وضعها أفلاطون في كتابيه والجمهورية » و«القوانين » ، « الجزيرة الخيالية » التي وضعها الكاتب الانجليزي توماس مور سنة ١٩١٦م في كتابه ناموريد من المعلومات : ارجع له عادل رجال الدين الايطاليين سنة ١٦٢٠ . لمزيد من المعلومات : ارجع له عادل حشيش ، تاريخ الفكر الاقتصادي ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ١٩٧٤ . بيروت .

العشـرين عندمـا قامت الشـورة البلشفية في روسيـا عـام ١٩١٧ لتـطبيق اشتراكية كارل ماركس ، وهي مجال حديثنا في هذا الجزء .

#### أ - الاشتراكية العلمية ( الماركسية ) :

تقوم فلسفة النظرية الماركسية على اساس ان هيمنة الفرد وملكيته لوسائل الانتاج تؤدي حتماً الى استغلال الطبقة العاملة وفقرها مما يثير هذه الطبقة ويدفعها للاتحاد حتى تقضي على مؤسسات النظام الفردي ( الرأسمالي ) ليحل محله النظام الاشتراكي .

لقد ضمنت هذه الأفكار في البيان الشيوعي الذي اصدره ماركس وانجلز عام ١٨٤٨م ثم شرحت اكثر في كتاب « رأس المال » الذي اصدراه فيما بعد . ويعتبر اهم ما توصل اليه ماركس في نظريته هو حتمية فناء النظام الرأسمالي لتحل محله الاشتراكية وذلك طبقاً لقوانين التطور التاريخي العام التي اعتقد انه استنبطها . ويلاحظ ان ماركس قد تأثر في آرائه بما سبقه من نظريات مثل(۱) :

#### ١ ـ النظرية المادية الجدلية ( الديالكتيكية ) لهيجل :

فحوى هذه النظرية أن أي فكرة عندما توجد لا بد وان تحمل في طياتها بذور فنائها وزوالها ، لانها لا تتسم بالكمال المطلق ومن ثم يبدأ نقدها وينظهر نقيضها في شكل فكرة جديدة . وهكذا يستمر الفكر الانساني دائماً في تطور .

#### ٢ ـ نظرية التفسير المادي للتاريخ ( افلاطون ) :

ملخص هـذه النظريـة ( او الفكـرة ) هـو ان النـظام الاقتصـادي

<sup>(</sup>١) لبيب شقير ، مرجع سابق ، ص ١٩٩ .

وظروف الانتاج والعلاقات المتبادلة في المجتمعات هي اساس النظم الاجتماعية التي مرت بها المجتمعات وهي المؤثر الرئيسي في النواحي الاجتماعية والسياسية والفكرية . . أي أن كل العادات والمعتقدات والنظم هي من صنع النظام الاقتصادي .

وعليه يرى ماركس ان البشرية في تطورها قد مرت وتمر بالمراحل التالية: العصور المظلمة (الشيوعية البدائية) العصور القديمة (العبودية)، عصر الاقطاع، الرأسمالية، الاشتراكية والشيوعية.

#### ب ـ عناصر النظرية الماركسية ونقدها:

يمكن اجمال عناصر الماركسية في التالي(١):

١ ـ العمل وفائض القيمة :

تتحدد قيمة أي سلعة بمقدار ما يبذل فيها من ساعات عمل (أي ان العمل هو مصدر القيمة). ويعتقد ماركس بأن ما يدفع للعامل من أجر (الذي تحدده قوى العرض والطلب)، يقل كثيراً عن قيمة السلعة التي ينتجها، وذلك لأن الرأسمالي يشغل العامل ساعات أكثر من عدد الساعات التي دفع اجرها. اما الفرق بين القيمتين (أي الفرق بين قيمة السلعة التي ينتجها العامل ومقدار الاجر الذي يحصل عليه في المقابل، أو ما يطلق عليه فائض القيمة) فيذهب الى جيب الرأسمالي، وهذا هو عين الاستغلال.

إلا انه لا يمكن التسليم بصحة هذا التعليل لان عنصر العمل

<sup>(</sup>١) للاستزادة في هذا الموضوع يبرجع الى : عادل حشيش ، تماريخ الفكر الاقتصادي ، مرجع سابق . ؛ ايضاً لبيب شقير . مرجع سابق ، ص ١٤٠ .

ليس العنصر الانتاجي الوحيد ، فهناك عنصر رأس المال ، الذي اعتبره ماركس بمثابة «عمل ميت» أو غير منتج ، وموارد الطبيعة التي تستحق عائدات مقابل مساهمتها ، (وهذا ما سنشرحه في فصول لاحقة ) . من جهة اخرى فان سعر أي سلعة أو عنصر تحدده عادة قوى العرض والطلب . أي لا يمكن تحديد السعر بمعرفة التكاليف فقط (عدد ساعات العمل ) . اضافة الى ذلك ، فالاجور لم تنخفض كما كان يتوقع لها بل العكس ارتفعت وذلك نتيجة لارتفاع انتاجية العمل . اما بالنسبة للارباح التي يحصل عليها اصحاب العمل (فائض القيمة ) فمع انها قد لا تكون عادلة في بعض الاحيان ، الا ان الربح كمبدأ يعتبر ضرورياً لاستمرار النشاط الاقتصادي في النمو .

#### ٢ ـ الملكية الفردية والحرية الاقتصادية :

تنادي النظرية بالغاء الملكية الفردية والحرية الاقتصادية المطلقة لما سببته من سوء توزيع للشروة والدخل وظلم واستغلال للطبقة الكادحة. لكن يلاحظ ان النظرية الماركسية كتبت في وقت كانت الرأسمالية فيه تتبع سياسة الحرية الاقتصادية المطلقة. اما الآن فالتدخل من جانب الدولة اصبح ضروريا ومستوعباً من قبل النظام الرأسمالي حتى يمكن تفادي مساوىء الاستغلال وسوء التوزيع والحد من مشاكل البطالة والتضخم والانحرافات الاقتصادية الأخرى. كما يلاحظ ان تأثير حافز الربح على تنمية الاقتصاد المحلي جعل رائدتا الاشتراكية (روسيا والصين) تقبل بتفاعله في اقتصادياتها وان كان على نطاق ضيق ولكنه يتزايد باستمرار.

#### ٣ - فناء الرأسمالية:

يرى ماركس بانه سينتهى الأمر بالنظام الرأسمالي الى الفناء

وذلك لوجود التناقضات داخل هذا النظام والتضاد بين طبقتي العمال والرأسماليين الذي ينتهي بالازمات الاقتصادية والصراع الطبقي . ولا يخمد هذا الصراع الا بزوال النظام الرأسمالي وقيام الاشتراكية . الا ان الملاحظ ان تحليل ماركس هذا مبني على النظرية الجدلية التي تأثر بها ، لكن السؤال هنا هو: لماذا لا تولد الاشتراكية نقيضها كما تتنبأ النظرية . ماركس يصر على ان هذه المرحلة هي الاخيرة لتطور المجتمعات ، دون ان يقدم الدليل .

## ٤ - الاشتراكية أو الشيوعية آخر مراحل تطور المجتمعات:

في تقسيم ماركس لتطور المجتمعات يرى انها تمر بخمس مراحل متتالية: العصور المظلمة، العصور القديمة، عصر الاقطاع، الرأسمالية، وأخيراً الاشتراكية والشيوعية. أي انه لكي يصبح المجتمع اشتراكياً فلا بد ان يكون قد مر بمرحلة الرأسمالية الصناعية ونتيجة لمساوىء هذا النظام وتناقضه تبرز الاشتراكية كنظام بديل. لكن الملاحظ ان كلا من روسيا والصين، رائدتا الاشتراكية، كانتا عند ظهور الاشتراكية فيهما أبعد ما تكون عن الرأسمالية الصناعية بل يمكن اعتبارهما دولتان إقطاعيتان. اكثر من ذلك ما نسمعه اليوم عن تراجع الصين الشعبية عن كثير من مبادئها الإشتراكية وإفساح المجال لألية السوق في بعض القطاعات.

## ٥ ـ تشكيل الحكومة من الطبقة العاملة ( المنتجة ) :

كان ماركس يحاول محاربة الطبقية ، حيث كانت توجد طبقة الرأسماليين المستغلة مقابل طبقة العمال المحرومة . الا ان علاجه ينتهي بقيام نظام طبقي من نوع آخر بعد تغيير وضع الطبقات أيهم المسيطر وأيهم المسيطر عليه ، ومدعما بنظام حكم ديكتاتوري . ولا

أدل على ذلك من واقع البلدان الاشتراكية التي يثبت واقعها خطأ نـظرة ماركس .

وأخيراً اذا كانت للاشتراكية سلبياتها فان لها ايجابياتها ايضاً . من هذه الايجابيات على سبيل المثال ، لفت الانتباه الى الاضرار المترتبة على استفحال النظام الرأسمالي في اهداره لحقوق العمال وسوء توزيع الدخل والثروة والاضرار الأخرى التي قد يسببها للبيئة والمجتمع .

## ٥ ـ النظم الاقتصادية والازمات العالمية المعاصرة :

قامت المذاهب والنظم الاقتصادية السالفة الذكر على مبادىء محددة أعتقد انها تعكس واقع روادها الفكري والاقتصادي والاجتماعي والسياسي والبيئي، لكنه سرعان ما كان يظهر عجز تلك المذاهب عن تحقيق آمال وأهداف مجتمعاتها، مما يهيىء الفرصة لتحوير هذه المذاهب أو لظهور أخرى ذات أسس ومبادىء مختلفة تهدف في مجملها الى تحقيق الرفاه لمجتمعاتها.

فالنظم الاقتصادية المعاصرة مشلاً تعيش بعيداً عن مبادئها الاساسية التي قامت عليها فالرأسمالية على سبيل المثال قد انحرفت عن مبادىء المذهب الحر، اذ سمحت بتدخل الدولة في الحياة الاقتصادية وظهور القطاع العام فيها. والنظام الاشتراكي ايضاً قد اضطر الى التراجع عن كثير من مبادئه، فبدأ يسمح (على نطاق ضيق) بالملكية الخاصة ونظام الاسعار وذلك لافتقار اقتصاده الى الحافز المادي الفردي (الربح) ولعجزه عن توفير المتطلبات الاساسية (كالغذاء في الاتحاد السوفيتي) وأخيراً لتأخر قطاعه الصناعي والتقني عن مثيله في الدول الرأسمالية.

وبالرغم من كل هذه التعديلات التي ادخلت على هذه النظم بحيث جعلتها اقرب ما تكون الى نظام اقتصادي مختلط ، فانها لا تزال عاجزة عن ايجاد الحلول لكثير من المشكلات التي تواجه عالم اليوم . من هذه المشاكل والأزمات (١) نذكر باختصار ما يلى :

## أ \_ مشكلة التضخم الركودي :

تعاني بعض الدول الغربية ، منذ أوائل السبعينات ، من ظاهرة ازدواجية التضخم والبطالة (أي التضخم الركودي) في اقتصادياتها . والى عهد قريب ، كان الاعتقاد ان الظاهرتين (التضخم والركود) متضادتين ، أي ان زيادة معدلات البطالة تكون على حساب انخفاض معدلات التضخم والعكس صحيح .

وتفسير ذلك ، ان الزيادة في الطلب الكلي للمجتمع على السلع والمخدمات ، يؤدي الى زيادة الطلب على عناصر الانتاج ، مما يهيىء للاقتصاد القومي حالة من الانتعاش والتوسع . ويحدث مثل هذا التوسع في حالة وجود موارد اقتصادية معطلة ، اما عندما يتم امتصاص هذه الموارد (انخفاض البطالة الى الحد الأدنى) فان أي زيادة في السطلب الكلي تؤدي الى ارتفاع المستوى العام للاسعار (أي تضخم) .

وللحد من حدة التضخم ، تتدخل الحكومات عن طريق تبني سياسات انكماشية ، مثل تخفيض الانفاق الحكومي وزيادة الضرائب

<sup>(</sup>۱) محمد سلطان أبو علي ، « المشكلات الاقتصادية العالمية المعاصرة وحلها الاسلامي» ، بحث مقدم للمركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي، ، جامعة الملك عبد العزيز ، جدة ، ١٤٠١هـ .

وتقليص كمية السيولة النقدية وغيرها من السياسات مما يترتب عليه انخفاض ما يسمى الطلب الفعال . وهذا يؤدي في الغالب الى انخفاض المستوى العام للاسعار والأجور (انكماش) . وإذا لم تتخذ سياسات سريعة للحد من التدهور في الاسعار والنشاط الاقتصادي تكون النتيجة حدوث ركود اقتصادي (أو كساد) .

لكن ما تعانيه بعض الدول الغربية في الوقت الحاضر هو ارتفاع معدلات البطالة ومعدلات التضخم في آن واحد . اما المشكلة فهي في صعوبة الخروج من هذه الورطة ، اذ ان علاج أحد طرفيها يؤدي الى تفاقم الطرف الآخر .

ب ـ الأزمة النقدية الدولية(١):

بدأت هذه الأزمة في الستينات من هذا القرن، وذلك من خلال التقلبات الشديدة في اسعار الصرف وانخفاض حجم السيولة النقدية الدولية . فحتى عام ١٩٧١م، كان الدولار يمثل الدعامة الاساسية للنظام النقدي العالمي ، وكانت الولايات المتحدة تبادل الدولار بيعا وشراء مقابل الذهب عند سعر ثابت قدره ٣٥ دولار للاوقية من الذهب .

اما اسباب توقف الولايات المتحدة عن الصرف بهذا السعر فيعود الى بداية الستينات عندما ظهرت قوى اقتصادية دولية ، نافست الولايات المتحدة على مركزها التجاري والمالي الدولي ، كالمانيا الغربية واليابان وبعض الدول الأوروبية الأخرى . وقد ترتب على

<sup>(</sup>١) للاستزادة في هذا الموضوع ، يرجع لـِ : صبحي تادرس قريصة ، النقد والبنوك ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٤٠٤هـ ، ص ٦٣ ـ ٧٧ .

ذلك ، انخفاض حصة الولايات المتحدة في جملة الصادرات العالمية ، وبروز عملات دولية تنافس الدولار الأمريكي ، كالمارك الالماني ، والين الياباني ، والفرنك الفرنسي . ومما زاد في ضعف الدولار الامريكي في ذلك الوقت هو استمرارية العجز في ميزان المدفوعات الامريكي وزيادة ارصدة الدولار في البنوك الاجنبية مقابل كمية الذهب التي تحتفظ بها الخزانة الامريكية ، مما زعزع الثقة في الدولار . وفي عام ١٩٧١م كان هناك اتجاه نحو التخلص من الدولار مقابل العملات القوية ، قوبل باعلان الولايات المتحدة وقف تحويل الدولار الى ذهب بالسعر الرسمي . وفي ديسمبر من نفس السنة ، المدولار الى ذهب بالسعر الرسمي . وفي ديسمبر من نفس السنة ، المائة ، ثم خفض في عام ١٩٧٣م بحوالي ١٠ في المائة .

ومنذ ذلك الوقت ، وقيمة الدولار تتغير صعوداً وهبوطاً كباقي العملات ، اذ بلغت أعلى قيمة له اوائل عام ١٩٨٥ ، وبلغت قيمته مقابل الجنيه الاسترليني حوالي جنيه للدولار الواحد . كما أن اسعار الذهب أيضاً بدأت تتغير تباعاً حيث وصل سعر الأوقية في نهاية السبعينات الى اكثر من ٨٠٠ دولار للاوقية ، ثم انخفض الى اقبل من ٣٠٠ دولار للاوقية .

ومما لا شك فيه ، ان هذه التغيرات السريعة في قيم العملات تلحق الضرر بأرصدة الدول ، كما تزيد من حدة المضاربات في الاسواق النقدية والمالية الدولية ، واضطراب التجارة الخارجية .

اما فيما يتعلق بمشكلة السيولة النقدية ، فبدت بالبروز منذ نهاية الخمسينات عندما تراجع معدل النمو في الاحتياطيات النقدية الدولية مقابل النمو في التجارة الدولية ، وانخفاض المتاح منها لدى كثير من

الدول. وقد دعمت السيولة النقدية باضافة عنصر جديد للاحتياطيات النقدية الدولية يعرف بـ «حقوق السحب الخاصة » وهي عبارة عن «وحدات نقدية حسابية تعطي صاحبها الحق في الحصول على تسهيل ائتماني بعملات قابلة للتحويل من الدول الاعضاء في صندوق النقد الدولى »(۱).

وفي عام ١٩٧٣م، ارتفعت اسعار النفط مما أثر في مراكز الدائنية والمديونية في العالم واستوجب اصلاحات متلاحقة للنظام النقدي الدولي في عامي ١٩٧٣، ١٩٧٦م بهدف توفير السيولة المطلوبة والمرونة الكافية في اسعار الصرف.

#### حــ مشكلة الغذاء:

تعتبر مشكلة الغذاء اهم ما يشغل بال كثير من الدول ، خاصة واننا نشهد اشد مجاعة تعانيها افريقيا وبعض الدول الأخرى . وفي الوقت الذي يموت آلاف البشر جوعاً ، هناك اجزاء اخرى من العالم تنتج ما يزيد عن كفايتها من الغذاء . الا ان ايصال هذا الفائض الى المحتاجين لا زال يواجه عدداً من العقبات ، الاقتصادية والسياسية .

ويعتقد ان ٢٥ في المائة من الإراضي في العالم ، أي نحو ٣,٤ مليون هكتار ، يمكن استغلالها زراعياً ، اما ما تتم زراعته بالفعل فلا يتعدى ٤٠ في المائة مما يمكن زراعته (٢) .

<sup>(</sup>١) صبحي تادرس قريصة ، المرجع السابق ، ص ٦٩ .

 <sup>(</sup>۲) البنك الدولي للانشاء والتعمير ، تقرير عن التنمية في العالم ، ١٩٨٤ ،
 واشنطن . ص ١١٣ .

#### د \_ مشكلة الطاقة :

ظهرت هذه المشكلة في اوائل السبعينات ، بحيث كانت لها آثار ملموسة وسيئة على النشاط الاقتصادي لكثير من دول العالم وبالاخص الدول النامية . والشيء غير الطبيعي في هذه الأزمة ليس الارتفاع في اسعار النفط ( الطاقة ) انما الانيخفاض في اسعاره قبل عام ١٩٧٣ مما جعل المستهلكين والمنتجين يبالغون في استهلاكه وتبذيره حتى اصبح من الصعب تخفيض الطلب عليه عندما ارتفعت الاسعار عام ١٩٧٣ . والأكثر صعوبة هو عدم قدرة عدد كبير من الدول المستوردة على دفع الثمن .

أما اهم النتائج التي ادت اليها أزمة الطاقة فتتضمن تحفيز الدول الصناعية والمستوردة على ترشيد الاستهلاك والبحث عن بدائل أرخص .

#### هــ ازمة الديون :

من المشاكل العالمية التي تهدد بتقويض الاقتصاد الدولي هي مشكلة الديون التي تتراكم على الدرل النامية وعجز هذه الدول عن التسديد في المواعيد المحددة . وقد كان من أسباب هذه الازمة الركود الاقتصادي العالمي خلال الفترة ١٩٨٠ ـ ١٩٨٣ وارتفاع اسعار الفائدة في البلدان الصناعية ، وتدهور شروط التبادل الدولي لصالح الدول الصناعية . ويمكن ادراك ذلك اذا علمنا ان البلدان الصناعية توفر سوقاً لحوالي ٥٦ في المائة من صادرات الدول النامية . ولا جدال أن ازمة الديون هذه ، ستحد مدرجة خطيرة من الانجازات التنموية للدول النامية لعدد من السنوات القادمة . كما سيلحق الضرر بالمؤسسات النقدية لعدد من السنوات القادمة . كما سيلحق الضرر بالمؤسسات النقدية

والمالية الدولية ، وربما يقودها الى الافلاس . ويشير التقرير السنوي للبنك الدولي<sup>(۱)</sup> الى أن مجموع عجز الحسابات الجارية للدول النامية قــد زاد من ١٩ بليون دولار عــام ١٩٧٨ الى ٨٣ بليون دولار عــام ١٩٨١ . كما قدرت ديون الدول النامية في نهاية ١٩٨٣م بما يقارب ٠٠٠ بليون دولار ، وهو ما يعادل ٢٧ في المائة من الناتج القومي الاجمالي لهذه الدول . ومن أهم العوامل التي ساعدت على ظهور العجز في الحسابات الجارية وتراكم الديون هـو الارتفاع السريع في اسعار الفائدة . وقد بلغت الفائدة المستحقة على كافة البلدان النامية عام ١٩٨٢ حوالي ٦٦ بليون دولار .

اضافة الى ما سبق فان ما يسمى بدول العالم الثالث لا زالت تعاني مشاكل التخلف بالرغم من كل الجهود المبذولة للخروج من هذا الاطار. وقد يكون السبب في ذلك هو تبني هذه الدول لنماذج تنمية غربية لا تناسب اوضاعها الاقتصادية والاجتماعية والسياسية، ولا تعالج القضايا حسب أولوياتها(٢).

وازاء هذه المشاكل الدولية ، تعالت الاصوات هنا وهناك تنادي بالبحث عن نظام اقتصادي عالمي جديد ، يتلافى ظهور مثل هذه المشاكل ، ويقدم حلولاً افضل . ففي عام ١٩٧٤ وبناء على دعوة من رئيس مؤتمر قمة دول عدم الانحياز ، قررت الجمعية العامة للأمم المتحدة في دورتها الخاصة ، اعادة النظر في كفاءة النظام الحالي للعلاقات الاقتصادية الدولية للعمل على اقامة نظام اقتصادي عالمي

<sup>(</sup>١) البنك الدولي للانشاء والتعمير ، مرجع سابق ، ص ٤٦ ـ ٤٧ .

Michael P. Todaro, Economic Development in the Third World, Longman, (Y) London, 1977, pp. 5-15.

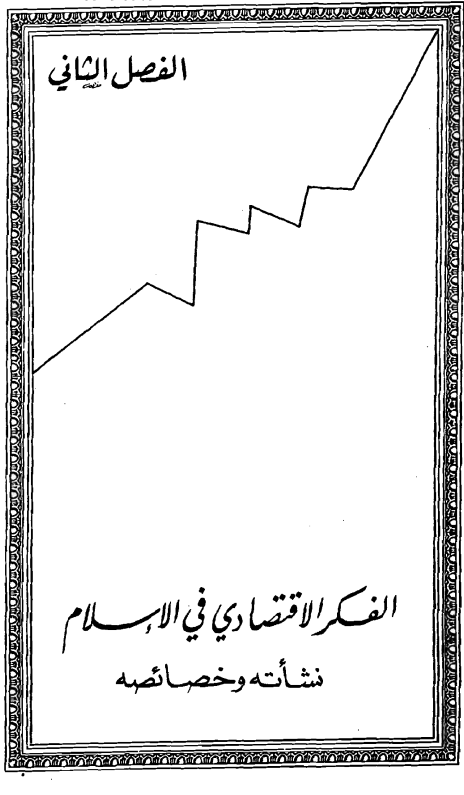
جديد مؤسس على العدالة والتعاون المتبادل. وفي عام ١٩٧٥، ناقش « المركز الدولي للتنمية » موضوع اقامة نظام اقتصادي عالمي جديد ، وقدم بذلك تقريراً بالموافقة ، ليعرض على الجمعية العامة للامم المتحدة . كما عقدت عدة اجتماعات بهذا الخصوص مثل اجتماعات « حوار الشمال والجنوب » وغيرها (١) .

ان ما يحتاجه العالم اليوم هو نظام اقتصادي يقوم على اساس ترشيد استخدام الموارد والحد من الاسراف والتبذير والحث على العمل المنتج ودعم التكافل على المستويين الاقليمي والدولي، وشجب الاستغلال بشتى اشكاله، والعمل على تحقيق العدالة في توزيع الدخل والثروة. وهذه جميعاً موجودة بل تعتبر من معالم النظام الذي يستمد اصوله من الاسلام الحنيف.

<sup>(</sup>١) حمزة الجميعي الدهومي . مرجع سابق. ص ٦ - ٨ .

رَفْحُ مجس (الرَّحِيُّ (النِّجَسِّيِّ رُسِلنِسَ (النِّرُ) (الفِروفِ www.moswarat.com





رَفْعُ معبس (الرَّعِيُ (الْفِرَّيُّ (سِيلَتُمُ (الْفِرْدُ وَكُرِيْ (سِيلَتُمُ (الْفِرْدُ وَكُرِيْنَ www.moswarat.com رَفِّعُ عِي الْرَجِّي الْمِنْجَنِّي يَّ الْسِلْتِي الْاِنْدِي الْإِنْدِي www.moswarat.com

# أولًا ـ نشأته ومقومات تطوره

جاء الإسلام منذ خمسة عشر قرناً من الزمان ليكون خاتماً للاديان ومنهجاً للبشرية ونظام حياة متكامل ، فشمل النواحي الاجتماعية والسياسية والاقتصادية والاخلاقية اضافة الى النواحي الروحية . لذلك يمكن القول بأن الفكر الاقتصادي في الاسلام قديم قدم الاسلام نفسه ، فالقرآن الكريم والسنة المطهرة غنية بالاحكام والتوجيهات السلازمة لتنظيم النشاط الاقتصادي ليناسب كل الظروف الزمانية والمكانية . وهنا ينبغي أن نميز بين كل من الاصول والمبادىء من جهة والاحكام التقصيلية وأوجه التطبيق من جهة اخرى . فالاصول والمبادىء اللاطار العام للنشاطات الاقتصادية التي لا يمكن الخروج عنها . كما الاطار العام للنشاطات الاقتصادية التي لا يمكن الخروج عنها . كما تتصف هذه الأصول والمبادىء بعموميتها وقلة عددها وارتباطها الشديد بالحاجات الاساسية للفرد والمجتمع . على سبيل المثال : تحريم الاسلام للربا يعتبر أصلاً بغض النظر عن المكان والزمان . حيث يقول تعالى : ﴿ وأحل الله البيع وحرم الربا ﴾(١) . اما فيما يتعلق بالاحكام تعالى : ﴿

<sup>(</sup>١) سورة البقرة ، آية ٢٧٥ .

التفصيلية والاساليب والادوات الاقتصادية فقد تركت في معظمها لإجتهاد العلماء والفقهاء لتحقيق ما يفيد المجتمع وفقاً لظروفه السائدة على أن لا تخرج عن روح الشريعة الإسلامية (١). ولو عدنا الى فترة صدر الإسلام لوجدنا ان الحياة الاقتصادية عموماً تتصف بالبساطة ، حيث كان النشاط الاقتصادي يقتصر على التجارة والرعي والزراعة البسيطة ، وكان الفكر الاقتصادي يتركز حول بيان حكم الإسلام في المعاملات الجارية مثل المبادلات والاسعار والربا والمضاربة والزكاة والشركات اضافة الى بعض العمليات الانتاجية كالمساقاة والمزارعة وغيرها . ولم تكن الحاجة شديدة في ذلك الوقت لظهور كتب مستقلة لمعالجة هذه المواضيع ، وذلك لبساطة الحياة الاقتصادية ولقرب عهد المسلمين بالاسلام ومعرفتهم بأموره ، اضافة الى صلابة الوازع الديني لدى الصحابة رضوان الله عنهم .

ومع انتشار الإسلام واتساع رقعة الفتوح الإسلامية ، زاد النشاط الاقتصادي وتعددت صوره ، كما ظهرت للوجود بعض الأفكار والمؤسسات الاقتصادية وأساليب الانتاج المقتبسة من الاقاليم المفتوحة . وقد أدى ذلك الى ظهور كتب الفقه الاسلامي في القرن الثاني من الهجرة وهي تحوي كثيراً من التفاصيل في تنظيم النشاط الاقتصادي . ثم ظهرت فيما بعد كتب الحديث والتفسير والتاريخ والطب والفلسفة وغيرها من المعارف .

وخلال الخمسة عشر قرناً الماضية ، كان هناك تدفقاً مستمراً من الأفكار الاقتصادية في ضوء الشريعة الإسلامية ، وذلك من خلال ما

<sup>(</sup>١) محمد شوقي الفنجري ، المذهب الاقتصادي في الاسلام ، عكاظ للنشر ، جدة ، ١٤٠١هـ ، ص ١٩ .

حوته كتب التفسير والفقه وأصوله ، والحديث ، والتاريخ ، والفلسفة وغيرها . ويؤكد الاطلاع على هذه الكتب ، أو بعضها ، مدى استجابة العقل المسلم للتغيرات الاقتصادية في انحاء المعمورة ، والعمل على الاستفادة منها . ويمكن استشفاف ذلك مما حققه المسلمون من انجازات حضارية عظيمة في المجالات الاقتصادية . فعلى سبيل المثال، نجد أن المسلمين استطاعوا في الأربعة قرون الأولى من ظهور الإسلام ، فترة ما قبل الانحدار ، أن يطوروا النظام المالي ، حيث عرفوا الميزانية ، والضرائب ، ومؤسسة بيت المال ( الخزانة ) واستخدام الدواوين ( السجلات ) ، كما سكوا النقود وتعاملوا بالصكوك والسندات والحوالات، وظهر المحاسبون والصيارفة المتخصصون . كما مارسوا الصناعة بنوعيها التعديني والتحويلي ، فاستخرجوا المعادن والاملاح والجواهر والذهب والفضة والنحاس والرصاص والفحم والزئبق واللؤلؤ والعاج وغيرها . وتفننوا في صناعة النسيج بانواعها ( الحرير والصوف والكتان ) ، وصنعوا الاجهزة العلمية للكيمياء والرصد الفلكي والجراحة ، كما صنعوا السلاح والعتاد والسفن والورق . وفي مجال الزراعة اشتهروا في انظمة الري بأنواعهـــا من قنوات وغيرها . اضافة الى ما سبق فقد أخذت تجارة المسلمين المكان الأول في التجارة العالمية ، وكانت الاسكندرية وبغداد هما اللتان تحددان الاسعار للعالم(١) . كما انه مما ينبغي تأكيده هو وجود كنوز هائلة من المعلومات ذات العلاقة بالنشاط الاقتصادي في كتب التراث الاسلامي ، وبلغات مختلفة ايضاً كالعربية والفارسية

<sup>(</sup>۱) آدم منز ، الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري أو عصر النهضة في الاسلام ، (تعريب محسن عبد الهادي أبو ريدة) ، دار الكتساب العربي ، بيروت ، ١٣٨٧هـ ، الجزء الثاني . ص ٢٣٠ ـ ٣٩١ .

والتركية والاوردية . وقد حان الوقت للكتاب المسلمين للعودة الى هذه الكتب للبحث والتنقيب وجمع وتبويب ما تحتويه من افكار اقتصادية . ونحن هنا عندما نشير الى كتابات العلماء المسلمين ، فانما نشير الى اجتهاداتهم في شرح وتفسير تعاليم القرآن الكريم والسنة المطهرة فيما يتعلق بالجانب الاقتصادي . وان كنا نؤمن بأن تعاليم القرآن الكريم والسنة المطهرة تتسم بالديمومة والعالمية ، الا ان محاولات الانسان لفهمها وتطبيقها يتأثر بالظروف الزمانية والمكانية المحيطة به . وخشية ان تكون مثل هذه الاجتهادات غير صائبة فسنقرن الاجتهاد ، قدر الإمكان ، باسم صاحبه لتأكيد وجهة النظر الفردية والتي لا تمثل بالضرورة وجهة نظر الإسلام .

وللاطلاع على جوانب الفكر الاقتصادي في الإسلام ، يمكن الرجوع إلى كتب التفسير كتفسير الطبري وابن كثير وسيد قطب وغيرهم ، وفي الحديث كتب الصحاح . كما يمكن الرجوع لما كتبه الأئمة الأربعة ابوحنيفة ( المتوفى عام ١٥٠هـ) ومالك ( المتوفى ١٧٩هـ) والشافعي ( المتوفى ٤٠٢هـ) وابن حنبل ( المتوفى ١٢٤هـ) والشافعي ( المتوفى ١٤٤هـ) وابن حنبل ( المتوفى ١٤٤هـ) . ومن الكتب القيمة الأخرى « احكام القرآن » للرازي ( المتوفى سنة ٢٠٦هـ) ، « بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع » للكاساني ( المتوفى سنة ٢٠٨هـ) ، « كتاب الخراج » لابي يوسف ( المتوفى سنة ١٨٠هـ) ، « كتاب الخراج » ليحيى بن آدم ( المتوفى سنة ٢٠٠هـ) ، « كتاب الخراج » ليحيى بن آدم ( المتوفى سنة ٢٠٠هـ) ، « الأحكام السلطانية » للماوردي ( المتوفى سنة ٠٥٠هـ) ، « الفلاكة والفلاكون » أي الفقر والفقراء للدلجي ( المتوفى سنة ٠٥٠هـ) ، « حق الفقيسر » لابن حزم الظاهري ( المتوفى سنة ٢٠٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٠٥هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٠٨هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ٢٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( المتوفى سنة ١٩٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( الميونى سنة ١٩٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( الميونى سنة ١٩٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( الميونى سنة ١٩٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( الميونى سنة ١٩٥٩هـ) ، « الحسبة » لابن تيمية ( الميونى سنة ١٩٥٩هـ) ، « الحسبة الميون ا

الأموال » لأبي عبيد بن سلام (المتوفى سنة ٢٢٢هـ) ، كتاب «الاكتساب في الرزق » الامام الشيباني (المتوفى سنة ٢٣٤هـ) ، «كتاب الخراج » لقدامة بن جعفر (المتوفى سنة ٢٠٤هـ) ، «كتاب الأموال » لأبي جعفر الداودي (المتوفى سنة ٢٠٤هـ) ، «المبسوط » للسرخسي (المتوفى سنة ٤٨٣ ) ، «احياء علوم الدين » للغزالي للسرخسي (المتوفى سنة ٥٠٥هـ) ، «الموافقات في أصول الشريعة » للشاطبي (المتوفى سنة ٥٠٥هـ) ، «الموافقات في أصول الشريعة » للشاطبي (المتوفى سنة ٥٠٥هـ) ، « مقدمة ابن خلدون » لابن خلدون (المتوفى سنة ٨٠٨هـ) ، وكتابات اخرى لغيرهم من الأئمة والفقهاء ،

وبالرغم من التدفق المستمر للمعرفة في مجال الاقتصاد، الا انه يمكن القول بأن الافكار والاجتهادات الاقتصادية للعلماء المسلمين، المتعلقة بأوجه التطبيق والوسائل والسياسات الاقتصادية، لم تواكب في تطورها، التطور السريع لأساليب الانتاج والتبادل والتنظيم الذي تشهده العصور الحديثة. ويمكن أن يعزى مثل هذا القصور في عطاء العلماء المسلمين في هذا الخصوص الى الاسباب التالية:

١ ـ عدم ظهور الحاجة:

لم تكن الحاجة شديدة في فترة صدر الإسلام الى فكر اقتصادي عميق ومتطور لبساطة وسهولة الحياة وقلة قطاعات الاقتصاد المنتجة ومحدوديتها ، اضافة الى تقوى وورع اطراف النشاط الاقتصادي

<sup>(</sup>۱) يوجد نبذة مختصرة عن أهم الأفكار الاقتصادية لمعظم الفقهاء والكتاب المذكورين Muhammad N. Siddiqi, «Recent works on History of economic thought في in Islam: A survey», International centre for research in Islamic Economics, KAU, Jeddah, 1982.

والتزامهم باحكام الشريعة في تعاملهم .

#### ٢ ـ الاضمحلال الفكرى:

بعد فترة صدر الاسلام ، ظهرت كتب الفقه والحديث والتفسير وغيرها من المعارف التي تعنى بكثير من المسائل الاقتصادية . ومع نهاية القرن الرابع الهجري ، كانت الدولة الاسلامية قد تفككت الى دويلات صغيرة وبدأت مرحلة العد التنازلي للدولة الاسلامية . وتعود جذور هذا التفكك الى فترة ما بعد الخلافة الراشدة ، حين تغير هيكل الخلافة وطريقة الوصول اليها . وفي هذه الفترة وما تلاها ، ضعف الوازع الديني وازداد الناس تعلقاً بالدنيا وملذاتها . كما انحرفت القيادة السياسية ، في كثير من عهودها ، عن جادة الطريق ، مما جعل العلماء المخلصين يقاومون هذا الانحراف . الا ان النتيجة كانت ابتعاد العلماء العلماء عن الحياة السياسية والاقتصادية لمجتمعاتهم مما كان له أسوأ الأثر على نمو وتبلور الفكر الاقتصادي التطبيقي . فقد أصبح العلماء أقل قدرة على فهم التغيرات الاجتماعية والاقتصادية ، والتأثير فيها . ويصف عبد الحميد أبو سليمان تأثير ذلك الانفصام بين القيادتين بقوله :

«كانت تلك المواجهة والانفصال بين القيادتين الفكرية والسياسية في الأمة هي أخطر آثار ذلك التحول وأساس البلاء ، حيث انعزل الفكر واضمحل ، وجفت مصادر نمائه وتجدده في ميدان التطبيق والممارسة والقيادة »(١)

<sup>(</sup>۱) عبد الحميد أبو سليمان ، « الأسباب التاريخية لانحراف المجتمعات الاسلامية والمنطلقات الاسلامية لتصحيح البنية الحضارية المعاصرة » ، الاسلام والحضارة ودور الشباب المسلم ، منظمة الندوة العالمية للشباب الاسلامي . الرياض . 1201هـ ، ص ۷۱۷ .

ولقد كان من نتائج هذا الانحراف السياسي ، اضافة الى ما سبق ، ظهور فئة من العلماء لا تتحرى الامانة في فتاواها ، كما ظهرت بعض الفرق الإسلامية ذات التصورات والمعتقدات المختلفة ، مما أدى الى تعدد الاجابات والآراء حول كثير من المسائل والأمور التي لا تجد سنداً من الكتاب والسنة . ولعجز العلماء عن تقديم الاجابات المقنعة ، أو لخشيتهم من تفرق كلمة المسلمين ، لجأوا الى اجتهادات من سبقهم من الأئمة للنهل منها والالتزام بها ، دون اعمال الفكر لاستنباط الاحكام والادلة من مصادرها الاصلية : الكتاب والسنة . وهكذا وصل الفكر الاسلامي الى مرحلة من الجمود والاضمحلال ، أو ما يعرف في تاريخ التشريع بر «قفل باب الاجتهاد» (۱) .

#### ٣ ـ الغزو الخارجي:

بنهاية القرن الرابع الهجري بدأ الوهن والتفكك يدب في جسم الدولة الإسلامية ، حيث تمزقت الى امارات ودويلات صغيرة مستحكمة العداء لبعضها . وقد ساعد هذا التفكك على تعريض الدولة الإسلامية الى الغزو الخارجي على مر العصور . فغزاها الصليبيون في نهاية القرن الخامس الهجري واحتلوا اجزاء كثيرة من الشام زهاء قرنين من الزمان ، كما غزاها المغول في منتصف القرن السابع الهجري وأحدثوا الكثير من الخراب والدمار . وأخيراً وقعت تحت وطأة الاستعمار الحديث بكل صوره السياسية والاقتصادية والفكرية . وقد كان لهذا الغزو آثاره السلبية على الحركة الفكرية والعلمية للامة الاسلامية ، كما كان عائقاً للنمو الاقتصادي .

<sup>(</sup>١) عبد الحميد ابو سليمان ، مرجع سابق ، ص ٧١٨ .

### ٤ - التقدم الصناعي الذي احرزته اوروبا وأمريكا:

رافق هذا التقدم تطور في المفاهيم الاقتصادية ، في شكل قوانين وسياسات اقتصادية لدعمه وتبريره . كما ان التأخر الاقتصادي والانبهار بالمنجزات الغربية جعل الدول الإسلامية مثلها مثل دول العالم الثالث الأخرى مجرد مقتبسة ومقلدة لهذه المفاهيم والأفكار .

# ثانياً \_ خصائص النظام الاقتصادي في الإسلام

من أهم ما يميز النظام الاقتصادي في الإسلام ، الذي يمكن ان يتبلور في ظل هذا الفكر ، عن الانظمة الاقتصادية المعاصرة نذكر ما يلى :

١ - الجمع بين الروح والمادة في الاقتصاد: تتفق الانظمة الاقتصادية المعاصرة في توجيه اهتمامها الى النفع والتطور المادي دون ادنى اعتبار للقيم الروحية والخلقية . فالنظام الرأسمالي يقوم على أساس « فصل الدين عن الاقتصاد » وأن العامل الاقتصادي هو المحرك الحقيقي والمؤشر السليم لتقدم البشرية . وهذا يعكس دون شك ، القيم اللادينية في المجتمعات التي تنهج هذا الفكر ، مثل المادية ، والأنانية ، والفردية . اما الماركسية فلم تكتف بفصل الدين عن الحياة الاقتصادية بل انكرت الاديان وحاربتها على اعتبارها عائقاً للتقدم الاقتصادي .

اما في الإسلام ، فهناك مزاوجة بين المادية والروحية لابراز نظام يقوم على التعاون والتراحم بين افراد المجتمع . يبرز هذا التلاحم بين الجوانب المادية والروحية في جميع المعاملات والنشاطات الاقتصادية .

ليس هذا فحسب بل ونجده ايضاً بارزاً في اركان الاسلام نفسها . فالى جانب الايمان بوحدانية الله والتصديق بالرسالة النبوية واقامة الصلاة نجد الزكاة المفروضة للفقراء في أموال الأغنياء بجوانبها المادية والروحية . فهي الى كونها طهارة للنفس من الشح والبخل ، وكونها عبادة ، فهي ايضاً اداة للنمو الاقتصادي والتكافل الاجتماعي . ومن هنا يتضح التناسق والمواءمة بين الروح والمادة في السعي من اجل الدنيا والأخرة .

٢ ـ الحرية الاقتصادية : في سعيها لتحقيق الحرية الاقتصادية الفردية ، ضحت الرأسمالية بالمساواة (أو بالعدالة) الاقتصادية والاجتماعية بين افراد المجتمع مما أدى الى سوء توزيع في الدخل والثروة وبالتالي برزت الى حيز الوجود طبقتان ، من يملكون ومن لا يملكون . اما الاشتراكية ، ففي سبيل تحقيق المساواة الاقتصادية والاجتماعية بين افراد المجتمع الغت الملكية الخاصة وحدت من حريات الافراد في التصرف والتنقل والتعاقد .

اما الإسلام فيعتبر حرية التملك لعناصر الانتاج وحرية التعامل والتعاقد هي القاعدة ، بينما تدخل ولي الأمر هو الاستثناء ، وهو تدخل محدود وللضرورة الشرعية . وقد يتم التدخل مثلاً في حالة الحاق الضرر بأفراد المجتمع أو بأهداف المجتمع كحيازة الملكية او التصرف فيها بطريق غير شرعي أو في حالة ظهور الاحتكارات والمضاربة غير الشرعية والاستغلال بجميع صوره وهدر الموارد وسوء توزيعها وانتاج المحرمات وغيرها .

لذلك فالاسلام يبيح للفرد حرية التملك والتصرف في ممتلكات الطريقة التي يراها ضمن اطار الشرع ، كما يشجعه على العمل

والانتاج وترشيد الاستهلاك وتوجيه الموارد لما فيه مصلحة الفرد والانتاج وترشيد الاستهلاك وتوجيه والالتزامات تجاه المجتمع .

٣ ـ ازدواجية الملكية : المالك الحقيقي لهذا الكون هو الله سبحانه وتعالى بينما الانسان مستخلف لتعميره ، وعليه ينبغي على الانسان ان يتصرف وفق ارادة المالك الحقيقي ، يقول تعالى : ﴿ ولله ملك السموات والأرض وما بينهما ﴾(١) ويقول تعالى في آية اخرى : ﴿ آمنوا بالله ورسوله وانفقوا مما جعلكم مستخلفين فيه ﴾(٢) . لذلك فان ملكية البشر تعتبر ملكية مشتقة من الملكية الاصلية لله سبحانه وتعالى ، كما تعتبر تامة في علاقات الافراد بعضهم ببعض . أي أن من حق هؤلاء الافراد استغلال الأموال التي اودعهم الله اياها والانتفاع من حق هؤلاء الافراد استغلال الأموال التي اودعهم الله اياها والانتفاع بها والتصرف فيها والدفاع عنها بل وحتى توريثها ، كما هو مبين في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة .

ويلاحظ ان الإسلام فيما يتعلق بملكية البشر يقر مبدأ ازدواجية الملكية ، الملكية العامة والملكية الخاصة . ويمكن الاستدلال على اقرار الإسلام للملكية الخاصة من قوله تعالى : ﴿ وَانْ تَبْتُم فَلَكُمْ رُوسَ اموالكم لا تظلمون ولا تظلمون ﴾ (٣) .

والاسلام حين يقر الملكية الفردية فهو في ذلك يتجاوب مع فطرة النفس البشرية في حب التملك ويحفزها لتعمير الأرض . الا انه لا يترك هذه الملكية لهوى الفرد بل يقيدها ببعض القيود كوجوب احرازها

<sup>(</sup>١) سورة المائدة. آية ١٧

<sup>(</sup>٢) سورة الحديد. آية ٧.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة. آية ٢٧٩.

والتصرف فيها بطرق مشروعة وأن لا يكون في أصل تملكها أو التصرف بها الحاق الضرر بالأخرين ومراعاة ما تقتضيه المصلحة العامة(١).

اما بالنسبة للملكية العامة ، فقد تقررت في الإسلام كأصل وجنباً الى جنب مع الملكية الخاصة . وحيث ان اساس الملكية العامة هو المصلحة العامة للمسلمين ، فان الشكل الذي يحقق هذه المصلحة هو الشكل الذي تأخذه الملكية العامة في الإسلام ، سواء كان في شكل ملكية دولة ، أو ملكية الجماعة ما دامت تتم ضمن الاطار الشرعي . ويستدل على هذا النوع من الملكية بحديث الرسول ﷺ « الناس شركاء في ثلاثة : الماء والكلا والنار » وفي بعض الروايات والملح . ويتسع مفهوم الملكية العامة ليشمل كل مرفق لـه خصائص الموارد السابقة ، بحيث لا يصح تخصيصه لفرد أو لافراد دون باقي المجتمع . ويؤكد الفقيه ابن قدامة ذلك بقوله : « ان المعادن الظاهرة وهي التي يوصل الى ما فيها من غير مؤونة ينتابها الناس وينتفعون بها كالملح والماء والكبريت والقير والمومياء والنفط والكحل والبرام والياقوت ومقاطع الطين واشباه ذلك لا تملك بالاحياء ولا يجوز اقطاعها لاحد من الناس ولا احتجازها دون المسلمين لان فيه ضرراً بالمسلمين وتضييقاً عليهم (٢)» . ايضاً من مجالات الملكية العامة : الحمى ، الوقف ، الأرض المفتوحة والمرافق الاساسية

<sup>(</sup>۱) محمد المبارك، نظام الاسلام ـ الاقتصاد: مبادىء وقواعد عامة، دار الفكر، بيروت، ۱۹۸۰م، ص ۷۸ .

 <sup>(</sup>۲) ابو محمد عبد الله بن احمد بن محمد بن قدامه المقدسي ، المغني ، الجزء
 الخامس ، رئاسة ادارة البحوث العلمية والافتاء والمدعوة والارشاد ، الرياض ،
 ۱٤٠١هـ ، ص ٥٧١ .

ومصادر الثروة المأئية والطبيعية ومصادر الطاقة وغيرها .

٤ - التوازن في رعاية مصلحة كل من الفرد والمجتمع: الاسلام يضمن مصلحة الفرد والمجتمع. فلا مصلحة للفرد تهدر باسم مصلحة المحتمع ولا مصلحة للمجتمع تهدر باسم مصلحة الفرد. ومن حق ولي الأمر التدخل في حالة حدوث انحراف أو تعد يؤدي إلى إلحاق الضرر بالطرف الآخر أو تعويض مصلحته للخطر.

وكقاعدة عامة يقر الإسلام مبدأ «تحمل الضرر الخاص لدفع الضرر العام». وحفاظاً على هذا التوازن وزيادة في التكافل والعدل بين افراد المجتمع ظهرت الى الوجود بعض المؤسسات الاسلامية الهامة مثل: نظام الحسبة لمراقبة النشاط الاقتصادي، بصفة عامة والتعامل في الاسواق بصفة خاصة، ونظام الزكاة لاقتطاع جزء محدد من أموال الاغنياء وانفاقها على الفقراء والمساكين والمحتاجين، ومؤسسة بيت المال كخزينة للدولة تشرف على ايراداتها ونفقاتها وغيرها من المؤسسات.

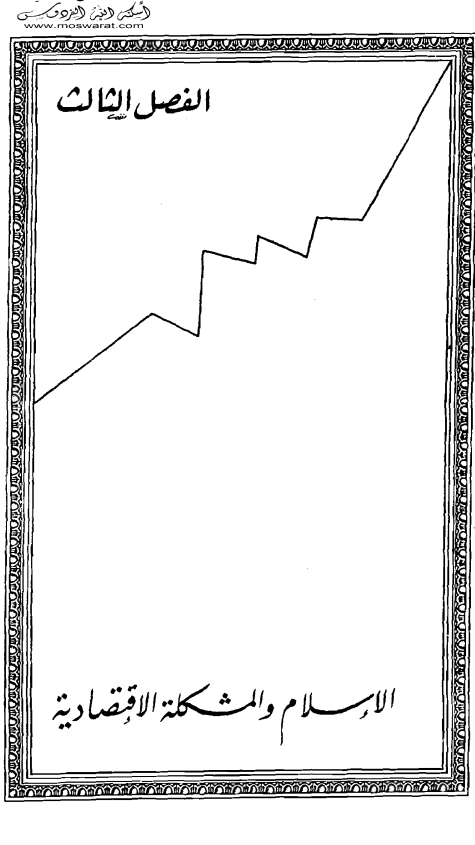
وإذا كانت هذه هي أهم الخصائص التي تميز الفكر ( او النظام ) الاقتصادي النظام ) الاقتصادي في الاسلام عن الفكر ( او النظام ) الاقتصادي الحديث ، فهناك خصائص ومعالم اخرى ، سنتعرض لها في الفصول اللاحقة . منها على سبيل المثال :

- ١ ـ الدعوة الى التراحم والتكافل بين افراد المجتمع من خلال تحقيق
   السعر العادل ، والإجر العادل ، والصدقة والزكاة .
- ٢ ـ الدعوة الى استخدام النقود والتعامل من خلال السوق الخالية من
   الربا والاحتكار والغش والتدليس والظلم .

- ٣ الدعوة الى التنمية الاقتصادية من خلال العمل على تعمير الأرض والسعي للعمل المنتج الحلال والابتعاد عن الاكتناز والترف والاسراف والتبذير.
- ٤ الدعوة لاعطاء الاولوية للصالح العام للمجتمع ، حيث من قواعد الإسلام الفقهية « دفع الضرر الاكبر بالضرر الاصغر » . ومن هنا. يمكن فرض الضرائب والتسعير وترشيد الاستهلاك والحجز على ممتلكات السفيه وتوجيه الانتاج نحو سلع معينة وغيرها من السياسات التي يمكن ان تحقق هذا الهدف .

رَفْعُ عِب (لرَّحِيُ (الْخِثْرَي (سِلْتَ لائِنْرُ (الْفِروَ فِي سِي www.moswarat.com





رَفَّحُ عِب (لرَّحِيُ الْفِزَّدِي (سِّكْتَهَ) (لِفِزُدُ (لِفِزُودَ رَحِي www.moswarat.com رَفَّحُ مجس (لرَجَوْلِ) (الْجَشَّيَ (الْمِلْتِي (الْمِزْرُ (الْفِرُوكِ www.moswarat.com

# علم الاقتصاد والمشكلة الاقتصادية

يُعرَّف علم الاقتصاد عادة بانه ذلك العلم الاجتماعي الذي يُعنى بدراسة المشكلات التي تنشأ من وجود حاجات الانسان ورغباته المتعددة مقابل موارد اقتصادية وامكانات محدودة نسبياً لاشباعها .

ويتضح من هذا التعريف ان ندرة الموارد ومحدوديتها النسبية هي السبب وراء ظهور علم الاقتصاد ، أو بمعنى آخر هي السبب وراء وجود ما يسمى به « المشكلة الاقتصادية » . فلو كان بإمكان الانسان توفير كل حاجاته ورغباته في الوقت والمكان والشكل المناسب لما كان هناك حاجة لظهور هذا العلم على الاطلاق .

ففي الأجل القصير قد لا يكون متيسراً للفرد أو المجتمع توفير كل ما يحتاجه من سلع وخدمات ، (كمّاً وكيفاً) حتى ولو توفرت المادة الخام والايدي المدربة ورأس المال المادي . فلا زالت هناك حاجة الى وقت كاف لاختيار الاسلوب الانتاجي الافضل واتخاذ قرارات التدريب والانتاج والنقل . . الخ . كما قد تكون المادة الخام نفسها بحاجة الى المزيد من التصنيع لتصبح صالحة للمساهمة في انتاج سلع

وخدمات نهائية .

لذلك فالندرة النسبية للموارد تمثل أحد جانبي « المشكلة الاقتصادية » ليس فقط لانها واقع ملموس نعيه في كل لحظة من حياتنا اليومية ، بل لان الاسلام يجعل منها حافزاً للعمل وتعمير الأرض ، كما يجعلها مجالاً للابتلاء والاختبار . وهذا يعني أن ظهور الندرة النسبية لا يتعارض البتة مع وفرة وكفاية الموارد التي أنزلها الله سبحانه وتعالى وسخرها لعباده . ويمكن ايضاح ذلك على النحو التالى (١) :

# أولاً ـ الندرة النسبية

نتعرض في حياتنا اليومية الى كثير من المواقف التي نجد انفسنا فيها وجهاً لوجه امام مشكلة اقتصادية ، يحتاج تجاوزها الى بعض الجهد والوقت وربما المال . فقد أشعر بالجوع في لحظة ما ، ولا أجد الطعام المناسب اللي يسد رمقي في تلك اللحظة . مما يستدعيني الى جلبه من السوق ، أو العمل على تحضيره في المنزل ، أو ربما مجرد اجراء مكالمة هاتفية لجلبه . وما ينطبق على الطعام ينطبق على الملس والمأوى وغيرها من الحاجات الاساسية ، ناهيك عن الكماليات والرغبات . وما يمكن ملاحظته في هذا المثال المبسط هو أن قدرة الانسان على التلبية الفورية لحاجاته ، (حتى الاساسية منها ) محدودة جداً ، وذلك راجع الى محدودية موارده عند لحظة معينة ، كالدخل ، والجهد ، والوقت .

<sup>(</sup>١) سنتعمد الايجاز في مناقشة الكثير من المفاهيم لكونها ستناقش في الفصول القادمة .

ان القبول بالندرة النسبية (أو محدودية الموارد) لا يعني الاقرار بعدم كفاية موارد الفرد، فقد تكفي وقد لا تكفي، لكنها محدودة في أي لحظة من الزمن. وهذه المحدودية للموارد هي التي تجعل للحياة معنى وهدف. فهي حكمة الهية لحث الانسان على السعي لتعمير الأرض وتوفير حياة كريمة لبني البشر، كما انها مجال اختبار وابتلاء. يقول سبحانه وتعالى: ﴿ ولو بسط الله الرزق لعباده لبغوا في الأرض ولكن ينزل بقدر ما يشاء انه بعباده خبير بصير ﴾ (١). أي أن رزقه سبحانه وتعالى لعباده في الأرض مقيد ومحدود، لما يعلمه سبحانه من عدم طاقة البشر على مواجهة فيض الله غير المحدود دون بغي أو طغيان (٢).

ويقول تعالى في آية أخرى: ﴿ ولنبلونكم بشيء من الخوف والجوع ونقص من الأموال والانفس والثمرات وبشر الصابرين ﴾ (٣). اذ ان من أنواع البلاء المختلفة التي قد يصاب بها الانسان في الحياة الدنيا لاختبار قوة ايمانه وصبره: الجوع ونقص الاموال والثمرات. كما يقول تعالى في آية أحرى من سورة البقرة: ﴿ واذ قال ربك للملائكة اني جاعل في الأرض خليفة ، قالوا أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبح بحمدك ونقدس لك ، قال اني أعلم ما لا تعلمون ﴾ (٤). أي أن الانسان وجد في هذه الدنيا لتحقيق هدف سام ومشيئة ربانية . ويصور سيد قطب هذه المشيئة بقوله: « واذن

<sup>(</sup>١) سورة الشورى ، اية ٢٧ .

<sup>(</sup>٢) سيد قطب ، في ظلال القرآن ، المجلد الخامس ، دار الشروق ، بيـروت ، 1٣٩٩هـ ، ص ٣١٥٧ .

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة ، آية ١٥٥ .

<sup>(</sup>٤) سورة البقرة ، آية ٣١ .

فهي المشيئة العليا تريد ان تسلم لهذا الكائن الجديد في الوجود ، زمام هذه الأرض ، وتطلق فيها يده ، وتكل اليه ابراز مشيئة الخالق في الابداع والتكوين ، والتحليل والتركيب ، والتحوير ، والتبديل ، وكشف ما في هذه الأرض من قوى وطاقات ، وكنوز وخامات ، وتسخير هذا كله ـ باذن الله ـ في المهمة الضخمة التي وكلها الله اليه اله

أي أن تقدير الموارد ومحدوديتها وجدت لتحفيز الانسان على عمارة الأرض وتطويرها .

اما مشاهداتنا اليومية فتؤيد هذه المحدودية ، حيث أن قرارات الاختيار التي نمارسها يومياً ، والاسعار التي ندفعها مقابل السلع والخدمات ما هي الا مؤشرات رئيسية على وجود الندرة النسبية (أو المشكلة الاقتصادية).

ولايضاح الصورة اكثر ، سنتعرض بايجاز لجوانب المشكلة الاقتصادية ، كما يراها الاقتصاديون المعاصرون .

#### أ ـ الموارد الاقتصادية:

كما سبق إيضاحه ، فإن المشكلة الاقتصادية تبرز للوجود من خلال التباين النسبي بين ما هو متوفر من موارد اقتصادية وامكانات وبين ما هو مطلوب من حاجات ، بهدف اشباع حاجات الانسان ورغباته . وتشمل الموارد الاقتصادية (عناصر الانتاج) التالي :

١ - العمل : ويتمثل في الجهد البشري ، بدني أو ذهني ، اللازم

<sup>(</sup>١) سيد قطب ، مرجع سابق ، المجلد الأول ، ص ٥٦ ـ ٥٧ .

لانتاج سلعة أو خدمة ما . الا انه ليس من اليسير توفير القدرات والكفاءات المطلوبة في وقت قصير ، فقد يحتاج الأمر الى بعض الوقت للاعداد والتدريب ، الذي يحتاج بدوره الى موارد.

٢ ـ رأس المال : ويعرف على انه ذلك الجزء من الثروة الذي يسهم
 في العملية الانتاجية . وهذا العنصر ايضاً ، الذي يظهر في شكل
 آلات ومعدات ومباني وغيرها ، يحتاج الى انتاج لانه ، ذاته ،
 عنصر مشتق .

" موارد الطبيعة: وتضم الأرض وما فيها وما حولها من موارد، ولا يعلم حجم هذه الموارد ولا انواعها الا الله سبحانه وتعالى فالعلم الحديث يكشف لنا كل يوم عن جديد في الموارد والاستعمالات. اضافة الى ذلك فوجودها يتباين من منطقة لأخرى من حيث الكم والنوع، كما انها تمر بعدة مراحل قبل ان تصل الى الشكل النهائي الصالح للمساهمة في العملية الانتاجية.

#### ب ـ الحاجات الانسانية:

لا شك ان حاجات الانسان ورغباته كثيرة ومتعددة وتتنوع تبعاً لظروف البيئة والمستوى الحضاري والمؤثرات الدعائية والمحاكاة . فحاجات الانسان متجددة ومتزايدة فما ان يحقق حاجة حتى ينظر الى أخرى . ايضاً هذه الحاجات قد تكون بهدف الاستهلاك أو الانتاج ، وقد تكون للوقت الحاضر أو المستقبل ، كما قد تكون ضرورية او كمالية . وطبقاً لمفاهيم الاقتصاد الغربي فهي جميعاً حاجات مادية بما فيها الرغبات والشهوات .

ومع أن الحاجات في أي لحظة تفوق الموارد الا انه من غير

المقبول اسلامياً تجريد الحاجات من جانبها الروحي . فيجب ان تكون المحاجات والرغبات ضمن حدود المباح . كما ان هناك حاجات روحية يسعى الانسان لتحقيقها وهي لا تقل أهمية عن الحاجات المادية ، مثل الانفاق على الفقراء والمساكين . . . الخ . من جانب آخر ، لا يمكن قبول تأكيد البعض على ان حاجات الانسان غير محدودة . فمع انها كثيرة وتتجدد مع مرور الوقت الا انها لا زالت محدودة بمتطلبات الحياة الاساسية كالغذاء والكساء . . وغيرها . انما يمكن القول بأن رغبات الانسان قد تكون غير محدودة اذا لم يكبح جماحها . فالمبالغة في استهلاك الحاجات واطلاق العنان للرغبات يقود الى الاسراف والتبذير والترف ، وهذه سمات لعدم الرشد في المفهوم الاسلامي ، كما سيأتي شرحه .

جــ اساليب الانتاج:

لانتاج سلعة ما ، عادة ما يواجه المنتج اساليب انتاج عدة ، تختلف من حيث كفاءتها الانتاجية وعائدها العام . لذلك تصبح المشكلة التي تواجه وحدة القرار الاقتصادي هي مشكلة « الاختيار » من بين الاساليب الانتاجية المختلفة . وعملية الاختيار هذه ليست عملية عفوية ، فاضافة الى توفر « المنطق الاقتصادي » وراء هذا الاختيار ينبغي أن لا يضر هذا الاختيار بالصالح العام للمجتمع وأن يكون مقبولاً اسلامياً .

من هذا المنطلق ، تعتبر الندرة النسبية واقع اقتصادي بل المحرك الرئيسي للنشاط الاقتصادي . ولا شك اننا سنواجه بنفس الاسئلة التي تواجه أي نظام أو فكر اقتصادي آخر ، ماذا ننتج من سلع وخدمات ؟ ، كيف ننتجها ؟ ولمن ننتجها ؟ وهي اسئلة تفرضها محدودية الموارد والامكانات وحجم الانتاج . اما الاجابة على هذه

الاسئلة فتختلف في المفهوم الاقتصادي الاسلامي عنها في الانظمة الاقتصادية الأخرى. فبينما تتم الاجابة على هذه الاسئلة، في النظام الرأسمالي، من خلال تفاعل قوى العرض والطلب والمنافسة بين المنشآت الاقتصادية، نجد ان انتاج السلع والخدمات في الاسلام محكوم بحاجة المجتمع الفعلية لها وليس فقط لقدراتهم المالية. اما كيفية انتاجها وتوزيعها فتتم من خلال المنافسة التعاونية النزيهة (١)، وتدخل أولي الأمر اذا اقتضت الحاجة لتأمين حد الكفاية لافراد المجتمع من السلع والخدمات (٢).

# ثانياً - كفاية الموارد الاقتصادية

ان القول بالندرة النسبية للموارد الاقتصادية لا يعني عدم كفاية الموارد لتلبية حاجة من على الأرض ومن سياتي بعدهم من البشر . فهذان مفهومان مختلفان ، حيث انه عند الحديث عن الندرة النسبية يكون التركيز على توفر الموارد في الشكل والنوع والوقت والمكان المطلوب بالنسبة للفرد والمجتمع ، اما عند الحديث عن كفاية الموارد في مصبح التركيز على كفاية الموارد على المستوى العالمي لتأمين حياة كريمة لبني البشر على هذه البسيطة . فإذا كانت كمية النفط في العالم محدودة ، فإن مصادر الطاقة البديلة غير محدودة ، واذا كانت الأراضي الخصبة محدودة ، فإن محدودة ، فإن طرق الزراعة الأخرى غير محدودة ، حيث

<sup>(</sup>١) وهي التي تقوم على التعاون بين الاطراف المتعاملة ، حيث يلتزم اطرافها باحكام الاسلام في تعاملهم ، وهي بهذا تختلف عن المنافسة الكاملة في النظام الرأسمالي التي تقوم على الإثرة والفردية لتحقيق غاية مادية بحتة .

Muhammad Abdul Mannan, Scarcity, choice and Opportunity Cost: their (Y) Dimensions in Islamic Economics, International Centre for Research in Islamic Economics, K.A.U, Jeddah, 1402 H., pp. 8-16.

يمكن الـزراعة دون حـاجة الى تـربة . وأهم من ذلـك كله فإن فـرص الاكتشاف والاختراع غير محدودة .

يقول تعالى: ﴿ الله الذي خلق السمواتِ والأرضَ وأنزل من السماء ماء فأخرج به من الثمرات رزقاً لكم وسخر لكم الفلك لتجري في البحر بأمره وسخر لكم الانهار. وسخر لكم الشمس والقمر دآبئين، وسخر لكم الليل والنهار، وآتاكم من كل ما سألتموه، وان تعدوا نعمة الله لا تحصوها، ان الانسان لظلوم كفار ﴾ (١) ويقول تعالى: ﴿ والأرض مددناها وألقينا فيها رواسي وانبتنا فيها من كل شيء موزون، وجعلنا لكم فيها معايش ومن لستم له برازقين، وإن من شيء الإعندنا خزائنه وما ننزله الا بقدر معلوم ﴾ (٢).

وهذه الآيات تشير الى أن نعم الله على خلقه كثيرة بل وكثيرة جداً بحيث لا يمكن حصرها ، اما كمياتها فمقدرة بدقة واحكام . ويمكن الوصول الى هذه الموارد والارزاق متى ظهرت الحاجة . ويتجلى لنا ذلك بوضوح كلما تقدمت المعرفة الانسانية ، وكلما اهتدى الانسان الى اسرار تركيب وتكوين هذا الكون . ولا أدل على ذلك مما توصل اليه العلم الحديث من اكتشافات هائلة قلبت كثيراً من النظريات والمفاهيم رأساً على عقب . فقد كان يعتقد الاقتصادي الانجليزي مالتوس (٣) ان نمو السكان يفوق نمو موارد الطبيعة (حيث ان عدد السكان ينمو بمتوالية هندسية بينما تنمو الموارد الغذائية بمتوالية عددية)

<sup>(</sup>١) سورة ابراهيم ، آية ٣٢ ـ ٣٤ .

<sup>(</sup>٢) سورة الحجر ، آية ١٩ ـ ٢١ .

<sup>(</sup>٣) عادل احمد جشيش ، أصول الاقتصاد السياسي : دراسة تحليلية مقارنة ، مؤسسة الثقافة الجامعية ، الاسكندرية ، ١٩٨٠ ، ص ٤٠٦ .

مما يؤدي الى اختلال التوازن نتيجة عجز موارد الطبيعة لتلبية حاجات الانسان الغذائية .

وقد انكر عليه الاقتصاديون هذا الاعتقاد ( الاعتقاد بـوجود نـدرة مطلقة ) ، فمع أن حجم بعض المـوارد ثـابت كـالاراضي ، والغـابـات والاسماك مثلًا إلا انها متجددة .

من ناحية ثانية يؤدي انخفاض كمية المتوفر من الموارد الطبيعية من نوع ما ، الى ارتفاع اسعارها ومن ثم انخفاض الطلب عليها مما يعجل البحث عن بدائل .

وقد اثبت الواقع عدم صدق تنبؤات مالتوس، حيث تضاعف انتاج الحبوب خلال الثلاثين سنة الماضية. كما تشير تقارير منظمة الاغذية والزراعة انه يمكن مضاعفة انتاج الحبوب بحلول عام ٢٠٠٠ أي بمعدل نمو قدره حوالي ٣,٥ في المائة سنوياً. وهذا يفوق معدل نمو الطلب على الحبوب خلال نفس الفترة والذي قدر بحوالي ٢,٣ في المائة سنوياً(١).

وعند هذه النقطة قد يثار سؤال عن اسباب المجاعات التي تعاني منها بعض الدول النامية ، هل هي لعدم كفاية الموارد ، وهو ما نفيناها ، أم لاسباب أخرى .

فبالرغم من وجود عدد من الدول تعاني من المجاعات ويخيم عليها شبح الفقر . فان الفقر ليس بالضرورة نتيجة لقلة الموارد (أو الثروة الطبيعية ) . فالدول النامية تمثل المصدر الرئيسي للمواد الأولية

The World Bank, World Development Report 1984, Oxford University (1) Press, New York, 1984, p. 80-91.

والعنصر البشري للصناعات العالمية ومع ذلك تعاني شعوبها من انخفاض مستواها المعيشى .

ويمكن ايجاز اهم اسباب الفقر والمجاعات في العالم في النقاط التالية :

- أ ـ اختلاف توزيع الموارد والكثافة السكانية على مستوى الدول والاقاليم ، سواء أكان ذلك على شكل اراض صالحة للزراعة أو معادن أو مناخ جيد أو أيد عاملة أو تقدم علمي وتقني وما الى ذلك .
- ب \_ قصور الانسان وتقاعسه في استغلال الموارد التي انعم الله عليه بها ، ربما لاسباب اجتماعية أو سياسية أو ثقافية (١) .
- جـ مبالغة البشر في حاجاتهم المادية وعدم وجود رشد كاف في الاستهلاك سواء على المستوى الفردي أو الاقليمي أو الدولي حيث تستهلك الوحدات الاقتصادية بناء على قدرتها الشرائية دون النظر للحاجة الفعلية وحاجة الآخرين ( الاسراف والتبذير ) .
- د ـ الازمة الروحية التي يعاني منها العالم: فبالرغم من كثرة الاجتماعات الدولية وانتشار المنظمات العالمية بهدف مساعدة الدول الفقيرة ، الا ان اثرها على الدول الفقيرة لا زال محدوداً ، فالجشع وحب الذات وتحقيق الأهداف الخاصة لكل دولة تتغلب على ما تنادي به الأديان من حب وتراحم بين الأمم وبين الافراد .

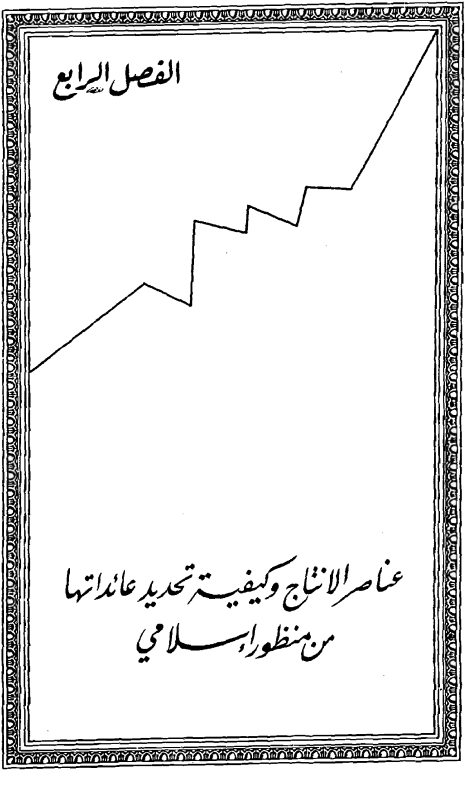
 <sup>(</sup>١) ايضاً للفساد الاداري وضعف الهياكل السياسية والاقتصادية في الدول النامية دور
 كبير في عدم استفادتها الفائدة القصوى من مواردها ومما تتلقاه من مساعدات .

ففي الوقت الذي تعاني فيه كثير من الدول من النقاس في السلع الاستراتيجية (خاصة الغذائية كالقمح) ويتهددها شبح المجاعة، تجد دولًا اخرى لديها فائضاً في هذه السلع أو على الاقل لديها القدرة على توفير حاجة الدول الأخرى ومع ذلك تعزف عن تلبية هذا النقص، اما لاسباب اقتصادية بحتة أو لاسباب سياسية أو عسكرية. ليس هذا فقط بل وتستخدم اسلوب الابتزاز السياسي لتوفير هذه السلع للمجتمعات المحتاجة.

مما سبق ، نصل الى ان المشكلة الاقتصادية (أو الندرة النسبية) تواجه كل المجتمعات بغض النظر عن النظام الاقتصادي الذي يطبق ، انما يختلف النظام الاقتصادي الذي يستمد اسسه ومبادئه من الاسلام في تفسيره لمفاهيم الموارد والحاجات وفي كيفية مواجهة المشكلة ونوع الحلول المقدمة . اما مشكلة المجاعات التي تعاني منها بعض الشعوب فمرده الى العوامل السابق ذكرها ، اضافة الى البلاء والاختبار الذي تصاب به الامم والافراد من الله تعالى .

رَفَّحُ حِس (الرَّحِينِ) (الْفِخَسَّ يَ رُسِلِنَهُمُ (الْفِرْدُوكِ مِسَى www.moswarat.com





رَفْعُ حبر لارَّعِي للْخِثَرِيَ لأُسِكْتِهُ لالْفِرْدُ كُسِسَ لأُسِكْتِهُ لالْفِرْدُ كُسِسَ www.moswarat.com رَفْحُ معبى (لرَّجِي) (الْجَثِّرِيُّ (لِسِكْتِيَ (لاِنْرِيُّ (لِانْرِيُّ (سِكْتِيَ (لاِنْرِيُّ (لِانْرِيُّ www.moswarat.com

## مفهوم الانتاج وحوافزه

يعتبر الانتاج اساس كل نشاط اقتصادي ، فلا مجال للحديث عن الاستهلاك أو التوزيع أو التبادل ان لم يسبق ذلك كله عمليات انتاجية . ويعرف الانتاج في مفهومه الواسع بانه «كل عملية تؤدي الى ايجاد أو اضافة منفعة (سواء كانت مادية او معنوية) » . اما مفهومه الاقتصادي الضيق فيقتصر على تلك المحلقة من النشاط الاقتصادي المتمثلة في انتاج سلعة أو خدمة معينة وذلك باستخدام مزيج من عناصر الانتاج (العمل ، رأس المال ، والطبيعة) ضمن اطار زمني محدد .

ولا يختلف مفهوم الانتاج من منظور اسلامي عنه في المفهوم السابق ، غير انه يجب في المفهوم الاسلامي أن تكون السلعة المنتجة وأساليب انتاجها وتوزيعها مقبولة شرعاً . أي ان يكون الاطار الذي تتم فيه العملية الانتاجية من توظيف وتمويل وانتاج وتوزيع ضمن دائرة الحلال . اضافة الى ذلك فان الاسلام يحد من انتاج سلع الرفاه والترف حفاظاً على موارد المجتمع وتوجيهها الوجهة الصحيحة .

اما حافز المنتج المسلم فلا ينصب على تحقيق اقصى قدر ممكن من الارباح كما هـو الحال في النظام الرأسمالي بل يسعى الى تكبير دالة متعددة الاهداف. حيث يعتبس الربح العادل الحلال احد عناصرها . اما العنصر الثاني فهو العائد الاجتماعي الذي يختلف مضمونه من وقت لأخـر ومن مجتمع لأخـر . فقد يتمثـل في تــوظيف مزيد من العمال في مجتمع يشكو البطالة ، أو توفير القطع الاجنبي في مجتمع آخر، أو تىرشيد استخدام الموارد، كالمياه، في مجتمع ثالث. كما قد يتمثل في تحقيق بعض فروض الكفاية الاقتصادية ، كتوفير سلع أو خدمات معينة تشتد حاجة المجتمع اليها. اما العنصر الشالث فهو الجانب الروحي للعملية الانتاجية اللذي يحدد الاطار المناسب لتفاعل العنصرين السابقين ، ولسلوك المنتج في تحقيق اهدافه . ويعبر هذا العنصر عن خاصية التوازن والاعتدال التي ينبغي ان يتصف بها المنتج المسلم . فكما يسعى الى تحقيق الربح الحلال ، يسعى ايضاً الى تحقيق هدف اسمى وهو رضى الله سبحانه وتعالى . لذلك يجب مراعاة أوامر الله سبحانه وتعالى عند تحديد الأجور والاسعار ومستوى الجودة ومناخ العمل ومقابلة السلع والخدمات الضرورية للمجتمع واخراج الزكاة وغيرها . يقول سبحانه وتعمالي : ﴿ وابتغ فيما أتاك الله المدار الأخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا واحسن كما أحسن الله اليك ولا تبغ الفساد في الأرض ان الله لا يحب المفسدين (١) .

من هنا نخلص الى ان الإسلام يـوجه العبـاد الى استخـدام مـا اودعهم الله من قدرات ومواهب للاستفادة من موارد الطبيعـة في ايجاد

<sup>(</sup>١) سورة القصص. آية ٧٧ .

السلع والخدمات المباحة كما يحض على اتقان العمل والاخلاص فيه لقول الرسول ولي الله يحب اذا عمل احدكم عملاً ان يتقنه ». ليس هذا فحسب بل ويحض على الأخذ بالاسباب مثل وضع الخطط والبرامج وتحديد الاستراتيجيات المدروسة واختيار الاساليب الانتاجية الاكثر كفاءة وتدريب الايدي العاملة والتخصص وتقسيم العمل وكل ما من شأنه زيادة الانتاجية وتحسين الجودة . فالانتاج بحد ذاته عبادة وأداة للقيام بغيره من العبادات كما ان له دوراً اساسياً في بناء المجتمع الإسلامي القوي وانفكاكه من تبعية الاعداء وهيمنتهم فالمؤمن القوي خير من المؤمن الضعيف ، كما ان ما لا يتم الواجب فالا به فهو واجب .

## عناصر الانتاج

ليس هناك اجماع بين الكتاب المسلمين على تحديد وتعريف عناصر الانتاج (١) ، فبينما يأخذ البعض ، كالمودودي وأبو السعود بالتقسيم التقليدي للعناصر (الأرض ، رأس المال ، العمل) ، فهناك من يرى ، عبد المنان مثلاً ، قصرها على الأرض والعمل . ويرجع عدم اعتبار رأس المال عنصراً انتاجياً مستقلاً إلى اكثر من سبب . فهو

<sup>(</sup>۱) محمود ابو السعود ، خطوط رئيسية في الاقتصاد الاسلامي ، مكتبة المنار الاسلامية ، الكويت ، ١٣٨٨هـ ، ص ٥٤ ؛ محمد عبد المنان ، الاقتصاد الاسلامي بين النظرية والتطبيق : دراسة مقارنة ، ( اشرف على الترجمة : منصور ابراهيم التركي ) ، المكتب المصري الحديث ، ص ١٠٣ ـ ١٣٢ ؛ ايضاً

Monzer Kahf., The Islamic Economy, M.S.A., Plainfied, Indiana, U.S.A. 1978, p. 27; Muhammad Nejatullah Siddiqi, «Muslim Economic Thinking: A Survey of Contemporary Literature», in Studies in Islamic Economics, Int. Centre for Research in Islamic Economics, Jeddah, 1400 H, p. 247.

من ناحية لا يُعتبر عنصراً أصيلاً ، حيث انه عبارة عن عمل سابق متراكم ، ومن ثم يدخل ضمن عنصر العمل . من ناحية ثانية ، يكون من غير المقبول اعتباره عنصراً من عناصر الانتاج في الوقت الذي تنفى شرعية العائد على رأس المال والمتمثل في الفائدة . ويمكن الرد على هذين التحفظين على النحو التالي :

أولاً : انه حتى ولو قبلنا بأن رأس المال مجرد عمل سابق ، متراكم ، فهو الآن ظاهرة لها استقلالها وشكلها المميز ، كما انه ضرورة فنية في الاقتصاد المعاصر . فهو يساهم مع العناصر الأخرى في العملية الانتاجية ويزيد القيمة التبادلية للمادة المنتجة بغض النظر عن أصله .

ثانياً: ليس المقصود برأس المال النقود ، فالنقود مجرد اداة للتبادل ولا تعتبر رأس مال الا بعد ان تحول إلى إستثمارات . لذلك يقصد برأس المال في المفهوم الاقتصادي الآلات والمعدات والمباني . . . الخ التي تساهم في عملية الانتاج . ولأن هذا الاستخدام يؤدي الى استهلاك الآلات والمعدات ويزيد القيمة التبادلية للسلعة ، فيجب ان يكون هناك مردوداً أو عائداً في المقابل . وليس من الضرورة ان يكون هذا العائد في شكل فائدة بل قد يكون اجراً أو نسبة من الأرباح .

وهناك ايضاً من الكتاب المسلمين من يرى بقصر عناصر الانتاج على عنصرين فقط . فالنجار مثلاً يرى بقصرها على العمل ورأس المال حيث اعتبر الأرض ضمن رأس المال والتنظيم ضمن العمل . اما أبو سليمان من ناحية اخرى يرفض فكرة توصيف العمل كعنصر انتاجي ، لأن ذلك ينبثق عن الفلسفة الرأسمالية التي تعتبر الانتاج

هدف نهائي . لذلك فعناصر الانتاج ، في نظره ، تتكون من رأس المال والأرض (١) .

وحيث ان الأصل في الشريعة الإسلامية هو الاباحة وحيث انه لا يوجد دليل شرعي يمنعنا من الأخذ بالمفهوم التقليدي لعناصر الانتاج (العمل، رأس المال، وموارد الطبيعة) مع اختلاف المضمون، فاننا سنقبل بهذه العناصر الثلاثة في الفكر الاقتصادي الاسلامي. ونتناول كل منها فيما يلى بالتفصيل:

# أولاً \_ العمــل

يمكن تعريفه بانه كل مجهود بدني أو ذهني مقصود ومنظم يبذله الانسان لايجاد أو زيادة منفعة مقبولة شرعاً . وحيث ان مفهوم العمل في الإسلام مفهوم واسع يشمل أداء الشعائر وغيرها من التصرفات ، فان تعريفنا للعمل سيقتصر على الجهد المبذول لانتاج السلع والخدمات المقبولة شرعاً كالاشتغال في الصناعة والزراعة والتجارة والتطبيب والتعليم وغيرها من المهن والخدمات الأخرى . فالله تعالى حين منحنا هذه القدرات والمواهب أوجب علينا استغلالها فيما ينفع الفرد والمجتمع وضمن اطار الشريعة الاسلامية . فاضافة الى الحوافز والأهداف المادية للعمل فان له ايضاً اهدافاً روحية وأخروية يقرها الإسلام ويشدد عليها . فكل نشاط مادي أو دنيوي يمارسه الانسان ، هو في نظر الإسلام عمل روحي أو أخروي طالما كان مشروعاً ويقصد به وجهه تعالى (٢) . لذلك فان العمل في هذا المفهوم يصعد الى مرتبة

<sup>(</sup>١) محمد نجاة الله صديقي ، المرجع السابق ، ص ٢٤٧ .

<sup>(</sup>٢) عبد السميع المصري ، مقومات العمل في الاسلام ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، ١٤٠٢هـ ، ص ١٦ .

المعبادة . يقول عليه الصلاة والسلام : « طلب الكسب فريضة على كل مسلم » ، وفي رواية الحرى « طلب الحلل فريضة ، بعد الفريضة » (۱) . وفي حديث آخر ، يقول على ، « طلب الحلال كمقارعة الابطال ، ومن بات كالا من طلب الحلال بات مغفوراً له » (۲) . وفي الحديث « ان رسول الله على صافح سعد بن معاذ رضي الله عنه يوماً فاذا يداه قد امجلتا فسأله النبي على عن ذلك فقال : أضرب بالمر والمسحاة في نخيلي لانفق على عيالي ، فقبل رسول الله عنه يده وقال : كفان يحبهما الله تعالى ، وفي رواية اخرى هذه يد لا تمسها النار » (۳) .

ويقول سبحانه وتعالى في توجيه الانسان الى الطريق السليم للكسب: ﴿ هو الذي جعل لكم الأرض ذلولا فامشوا في مناكبها وكلوا من رزقه واليه النشور ﴾ (٤) . وفي آية اخرى يقول تعالى : ﴿ فاذا قضيت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله واذكروا الله كثيراً لعلكم تفلحون ﴾ (٥) . ويقوله على نمجيد العمل اليدوي والحض عليه والنهي عن المسألة التي تقود الى التواكل والاعتماد على الأخرين « ما أكل احد طعاماً قط خيراً من أن يأكل من عمل يده ، وان

<sup>(</sup>۱) محمد بن الحسن الشيباني (تلخيص: محمد بن سماعة) ، الاكتساب في الرزق المستسطاب ، (علق على الكتاب: محمود عرنوسي) ، مطبعة الأنوار، ١٣٥٧هـ، ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع ، والصفحة .

 <sup>(</sup>٣) سعد بن معاذ الانصاري ، أحد الصحابة ، وهـو شخص آخر غيـر سعد بن معاذ
 ابن النعمان ، سيد الاوس . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٤) سورة الملك آية ١٥ .

۵) سورة الجمعة \_ آية ۱۰ .

نبي الله داود كان يأكل من عمل يده (1). ويقول عليه السلام: « لان يحتطب أحدكم حزمة على ظهره خير من أن يسأل احداً فيعطيه أو يمنعه (7).

من هنا تتضح اهمية العمل في الإسلام باعتباره العنصر الاساسي في الانتاج والمصدر الحقيقي للرزق. وقد سبق ابن خلدون، المفكر الاسلامي الشهير، غيره من رواد المدرسة الاقتصادية التقليدية (الكلاسيكية) بحوالي اربعة قرون في الاشادة بأهمية عنصر العمل واعتباره العنصر الرئيسي في الانتاج والمقياس الصادق للقيمة. فيرى ان الانتاج يتوقف على مقدار العمل المبذول فيه، كما ونوعاً. كما يرى بامكانية مساهمة عناصر الانتاج الأخرى كالموارد الطبيعية (المطر مثلاً) في العملية الانتاجية، الاان هذه المساهمة تعتبر مكملة لدور العمل الانساني في الانتاج. ايضاً كان لابن خلدون فضل السبق على آدم سميث في ارساء مبدأ تقسيم العمل والتخصص ودوره الايجابي في زيادة الانتاج "). يقول ابن خلدون في اهمية العمل العمل

« اعلم ان الكسب انما يكون بالسعي في الاقتناء والقصد الى

<sup>(</sup>۱) و (۲) البخاري ، صحيح البخاري ، المجلد الثالث ، دار احياء التراث العربي ، بيروت ، ص ۷۶ ـ ۷۵ .

<sup>(</sup>٣) لمزيد من التفصيل عن افكار ابن خلدون الاقتصادية يرجع الى عبد الرحمن بن خلدون ، مقدمة ابن خلدون ، الفصل العشرون من الفصل الرابع والستة فصول الأولى من الفصل الخامس ، دار القلم ، بيروت، ١٩٧٨م ، ص ٣٧٦ ـ ٣٩٣، كما يمكن الاستنارة في ذلك ببحث عاطف عجوة . «المفكر الاسلامي ابن خلدون ونشاة علم الاقتصاد السياسي » ، قسم الاقتصاد ، جامعة الملك سعود ،

التحصيل فلا بد في الرزق من سعي وعمل ولو في تناوله وابتغائه من وجوهه قال تعالى: ﴿ فَابِتَغُوا عَنْدُ اللهِ الرزق﴾ ، والسعي اليه انما يكون باقدار الله تعالى والهامه فالكل من عند الله فلا بد من الاعمال الانسانية في كل مكسوب ومتمول لانه ان كان عملاً بنفسه مثل الصنائع فظاهر وان كان مقتنى من الحيوان والنبات والمعدن فلا بد فيه من العمل الانساني كما تراه والا لم يحصل ولم يقع به انتفاع . .

#### اخلاقيات العمل وكيفية تحديد الأجر:

العمل هو لب النشاط الاقتصادي ، وتحكمه في الاسلام وتوجهه اخلاقيات محددة سواء فيما يختص بعلاقة العامل برب العمل أو بالمجتمع أو فيما يختص بنوع العمل وطريقة اختياره . فالعمل واجب على الفرد القادر ولا مكان للتقاعس والكسل والتواكل حماية للعامل والمجتمع . وهو فرض كفاية بالنسبة للنشاطات التي يحتاجها المجتمع ويأثم المجتمع كله ان لم يوجد من يقوم بهذه النشاطات . كما تحكمه اخلاقيات ومبادىء الاسلام المعروفة من صدق وعدل وامائة واخلاص . يقول عليه الصلاة والسلام : « ان الله يحب اذا عمل احدكم عملا ان يتقنه » (٢) .

وللمجتمع الاسلامي (ممثلًا في ولي الأمر أو السلطة) دور بارز في تنظيم العمل والاشراف على تنفيذه ، الا ان هـذا الدور لا يحرم

<sup>(</sup>١) ابن خلدون . المرجع السابق ، ص ٣٨١ .

<sup>(</sup>٢): للبيهقي في شعب الايمان عن عائشة ، جلال الدين السيوطي ، الجامع الصغيـر في احاديث البشير النذير ، المجلد الأول ، دار الفكر ، بيروت ، ١٤٠١هـ ، ص ٢٨٤ .

المفرد من ارادة ذاتية مؤثرة في اختيار نوع العمل وظروفه وتحديد مقدار الاجر(١) . ويبرز دور المجتمع أو السلطة في التالي :

- أ توفير فرص العمل والتدريب وتمكين ذوي المواهب من استغلال مواهبهم بما يخدم الصالح العام للمجتمع .
- ب مراقبة انواع النشاط الاقتصادي ، والعلاقة بين العامل ورب العمل من حيث توفير النجو المناسب للعمل ومستوى الاجور ووقت دفعها وغيرها من الأمور .
- جــ للسلطة ايضاً الحق في اجبار اصحاب المهن الضروريـة على مزاولة عملهم كما لها الحق في منـع مـزاولـة الاعمـال الضـارة بالمجتمع . حول النقطة الأولى يقول ابن تيمية :

« فاذا كان الناس محتاجين الى فلاحة قوم أو نساجتهم أو بنائهم صار هذا العمل واجباً يجبرهم ولي الأمر عليه ، اذا امتنعواعنه ، بعوض المثل ، ولا يمكنهم من مطالبة الناس بزيادة عن عوض المثل ولا يمكن الناس من ظلمهم بأن يعطوهم دون حقهم . كما اذا احتاج الجند المرصدون للجهاد الى فلاحة أرضهم ، ألزم من صناعته الفلاحة بأن يصنعها لهم فان الجند يلزمون بأن لا يظلمون الفلاح كما ألزم الفلاح أن يفلح للجند (٢).

<sup>(</sup>١) محمد المبارك ، وتدخيل الدولة الاقتصيادي في الاسلام ، ، في الاقتصياد الاسلامي : بعوث مختارة من المؤتمر المالمي الأول للاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيز ، جدة ، ١٤٠٠هـ ، ص ٢٠١ ـ ٢٢٢ .

<sup>(</sup>٢) شيخ الاسلام تقي الدين احمد بن تيمية . الحسبة في الاسلام (تحقيق : محمد زهري النجار) ، المؤمسة السعيدية ، الرياض ، ص ٤٨ .

' نستنتج مما اورده ابن تيمية ان العامل يحصل على عوض (أو أجر) مقابل ما يقوم به من عمل . وقد شدد الإسلام على وجوب دفع اجر المشل للعامل لقاء عمله وذلك على النقيض من المجتمعات الاقطاعية التي كانت تعيش على السخرة عند ظهور الاسلام . ولم يضع الاسلام قيوداً محددة على نوعية الاجر (نقداً أو عيناً) وكيفية التصرف فيه ، وانما اشترط ان يكون الاجر عادلاً . فمقداره لا يخضع فقط لقوى السوق (العرض والطلب) والتي قد تجحف بأحد الطرفين ، بل يجب أن يكون كافياً لاعاشة العامل ومن يعوله ، أو ما الطرفين ، بل يجب أن يكون كافياً لاعاشة العامل ومن يعوله ، أو ما يسميه الفقهاء «بحد الكفاية » دون مماطلة أو تأخير . يقول تعالى : ﴿ قال ترضعن لكم فاتوهن أجبورهن ﴾ (١) وعن النبي على قال : ﴿ قال تعالى : ﴿ ثلاثة انا خصمهم يوم القيامة : رجل اعطى بي ثم غدر ورجل باع حراً فأكل ثمنه ورجل استأجر اجيراً فاستوفى منه ولم يعطه اجره » (٢) . ويقول على عديث آخر : « اعطوا الاجير اجره قبل ان يجف عرقه » (٣) .

ويعتبر عقد العمل عقد اجاره طرفاه العامل ورب العمل ، أي ان الاصل في هذا العقد هو الحرية اما ولي الأمر فله حق الاشراف والمراقبة ويتدخل في حالة حدوث ظلم أو فساد ، مثل عندما تشتد فيها حاجة الناس الى نوع معين من العمل مع ندرة العاملين في هذا المجال . وفي حالات احرى قد يتعرض العاملين الى تحكم ارباب

<sup>(</sup>١) سورة الطلاق ـ آية ٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاري ، مرجع سابق ، ص ١١٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن ماجة والطبراني ، في السيوطي ، الجامع الصغير ، الجزء الأول ، مرجع سابق ، ص ١٧٥ .

العمل واستغلالهم . وفي كلتا الحالتين يصبح تدخل ولي الأمر واجباً لمنع وقوع الظلم على أي من الطرفين . وقد اجاز ابن تيمية وغيره من الفقهاء تسعير العمل اذا اقتضى الحال :

« ان ولي الأمر اذا اجبر اهل الصناعات على ما تحتاج اليه الناس من صناعاتهم كالفلاحة والحياكة والبناية فانه يقدر اجرة المثل فلا يمكن المستعمل من نقص اجرة الصانع عن ذلك ولا يمكن الصانع من المطالبة بأكثر من ذلك حيث تعين عليه العمل وهذا من التسعير الواجب . وكذلك اذا احتاج الناس الى من يصنع لهم آلات الجهاد من سلاح وجسر للحرب وغير ذلك فيستعمل باجرة المثل لا يمكن المستعملون من ظلمهم ولا العمال من مطالبتهم بزيادة على حقهم مع الحاجة اليهم . فهاذ تسعير في الأعمال(۱) » .

# ثانياً - رأس المال

يعرف الاقتصاديون رأس المال بانه ذلك الجزء من الثروة الذي يستخدم لانتاج سلع وخدمات ، كالآلات والمعدات والمباني والقنوات والطرق والموانىء وغيرها . ولانه يساهم في العملية الانتاجية يستحق الحصول على مكافأة أو نصيب من ناتج هذه العملية . ويعتبر سعر الفائدة هو عائد رأس المال طبقاً لمفاهيم النظام الرأسمالي . اما في الإسلام فعائد رأس المال يختلف تبعاً للصورة التي يظهر فيها عند المشاركة في عملية الانتاج ، فاذا كان في شكل مدخرات نقدية أو ما المشاركة في عملية الانتاج ، فاذا كان في شكل مدخرات نقدية أو ما يسمى بـ ( رأس المال النقدي ) فهـ و يشارك في الغنم والغرم اما اذا

<sup>(</sup>١) ابن تيمية ، الحسبة في الاسلام ، مرجع سابق ، ص ٥٥ .

كان في شكل آلات ومعدات ومباني فيحصل على اجر مقابل استخدامه من قبل الغير.

ويمكن تصنيف رأس المال حسب دوامه في العملية الانتاجية ، فيقال رأس مال ثابت وهو الذي يستخدم في الانتاج لاكثر من مرة واحدة ولا يتغير بتغير الانتاج مثل المباني والمعدات والآلات ، ورأس مال متغير وهو الذي يتغير بتغير الانتاج ويستخدم فقط لمرة واحدة مثل البذور والاسمدة والطاقة . كما نقول ايضاً رأس مال تجاري ، ورأس مال صناعي ، ورأس مال زراعي وذلك حسب النشاط الاقتصادي الذي يوجه اليه رأس المال .

## أهمية رأس المال وطريقة تكوينه:

يتم تكوين رأس المال عن طريق اقتطاع جزء من الدخل وتوجيهه الى الاستثمار بدلاً من الاستهلاك الحاضر (أي عن طريق الادخار)، مما يؤدي الى زيادة رصيد المجتمع من الاصول الرأسمالية. ويعتبر معدل التكوين الرأسمالي احد مؤشرات التنمية الاقتصادية.

تنبع اهمية رأس المال من دوره الفعال والضروري في الحياة الاقتصادية للمجتمعات . فلا يمكن انتاج سلعة أو خدمة دون مساهمة رأس المال . كما ان له دور ايجابي في زيادة فعالية عناصر الانتاج الأخرى ( الأرض والعمل ) وبالتالي زيادة الانتاج .

ومع ما لرأس المال المادي من اهمية في نمو اقتصادات الدول المختلفة الا انه يجب ان لا نبالغ في اهميته على حساب الموارد البشرية ( رأس المال البشري) . فمن الضروري أن توجه المجتمعات

المزيد من مواردها نحو الاستثمار في العنصر البشري عن طريق افتتاح المزيد من المدارس والمعاهد والمراكز المهنية والفنية وتسهيل فرص التدريب على العمل وبناء المستشفيات والمراكز الصحية والاهتمام باتجاهات الهجرة وظروف المهاجرين . غاية هذا النوع من الاستثمار هو زيادة رصيد المجتمع من المهارات والكفاءات والقدرات الخلاقة ( رأس المال البشري ) بجانب زيادة رصيد المجتمع من الآلات والمعدات وغيرها من السلع الرأسمالية (۱) .

الملاحظة الأخرى التي ينبغي لفت الانتباه اليها في عملية تكوين رأس المال هي وجوب التفرقة بين استثمار النقود المدخرة وبين توظيفها . فالشخص الذي يوجه مدخراته للمضاربة في العقار أو في شراء اسهم متداولة في السوق يقوم بعملية توظيف لمدخراته وليس استثمار . وذلك لانه لا يؤدي الى تكوين رأس مال جديد ، انما مجرد احلال مساهم جديد محل مساهم قديم . اما لو حدث أن وجه الشخص المعني مدخراته لاقامة (أو المساهمة في اقامة) مشروع انتاجى ما فهذا من قبيل الاستثمار والتوظيف معاً .

اما في الإسلام فيحدث التكوين الرأسمالي تلقائياً اذا ما تمسك المسلمون بتعاليمه ، وبالتالي تعتبر السياسات الاقتصادية في هذا الشأن من صميم التعاليم الاسلامية . فالاسلام يحض على ترشيد الانفاق على الاستهلاك والاعتدال فيه دون اسراف أو تقتير . يقول

<sup>(</sup>١) انظر:

Theodore W. Schultz., «Investment in Human Capital», American Economic Review. March 1961. pp. 13-16.

سبحانه و تعالى : ﴿ والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً ١٠٤٤) . أي لا مبذرين ولا بخلاء ولكن عدلًا خياراً وخير الأمور الوسط . واذا كان الإسلام يدعو الى ترشيد الاستهلاك فهو يدعو ايضاً الى توجيه فائض الدخل (أو الادخار) الى الاستثمار بدلًا من اكتنازه . يقول تعالى : ﴿ والذين يكنزون الذهب والفضة ولا ينفقونها في سبيل الله فبشرهم بعذاب اليم . يوم يحمى عليها في نار جهنم فتكوى بها جباههم وجنوبهم وظهورهم هذا ما كنزتم لانفسكم فذوقوا ما كنتم تكنزون ﴾(٢) . ويـلاحظ هنا أن مفهـوم الادخـار يختلف عن الاكتنـاز . فالادحـار عبارة عن اقتـطاع جزء من الـدخل وتجنيبـه مؤقتــأ بهدف الاستثمار أو اغناء للورثة أو لمواجهة الطوارىء . اما الاكتناز فهو حجب المال عن التداول ، بما يترتب عليه من آثار سلبية على المجتمع . ويفسر الفقهاء الكنز بانه المال الذي لا تخرج زكاته ولا يبذل منه في وجوه الخير . وأي كان المعنى فالنتيجة تقريباً واحدة . فاخراج الزكاة يجبر صاحب المال على استثماره والا تعرض للتناقص مع مرور الوقت . من ناحية اخرى ، يؤدي انفاق حصيلة الزكاة على مستحقيها الى زيادة الطلب على السلع والخدمات وسرعة دوران النقود مما يزيد في نمائه ( التكوين الرأسمالي ) ، كما سيتضح فيما بعد .

ايضاً ينبغي ان لا نغفل دور الدولة أو السلطة في تكوين رأس المال وذلك من خلال ما تقوم به من تجهيز للبنية الاساسية للاقتصاد والاستثمار في رأس المال الاجتماعي مثل بناء الطرق والثغور وحفر القنوات واقامة المنشآت اللازمة للجتمع.

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان آية ٦٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة التوبة آية ٣٤ ـ ٣٥ .

واذا كان الاسلام يوجه الفرد والمجتمع نحو الاستثمار المادي كاحد اساليب العمران، فهو ايضاً يحض على الاستثمار البشري للزيادة في فعالية وكفاءة هذا الاسلوب لقيام الفرد بواجباته الدينية الأخرى. وليس هناك حاجة للتدليل على موقف الإسلام من التعلم والعمل والتداوي وغيرها من مجالات الاستثمار الانسانية، فالقرآن والسنة النبوية وكتب التراث مليئة بالأدلة والشواهد.

### ماهية عوائد رأس المال في الاسلام:

لم يتعرض الفقهاء لرأس المال بالمفهوم الذي تحدثنا عنه ، وهو ذلك الجزء من الثروة الذي يستخدم بهدف الانتاج ، وانما كان تركيزهم على المال بصفة عامة . فالسيوطي يعرف المال بانه «كل ما يمكن ان يملكه الانسان وينتفع به » اما الامام الشافعي فيرى انه «كل ما له قيمة يباع بها وتلزم متلفه وان قلت وما لا يطرحه مثل الفلس وما شابه ذلك (1).

وهذا التعريف لا يخرج عن مفهوم الثروة التي تشمل كل السلع الاقتصادية التي يملكها الفرد في لحظة معينة . لذلك فان مفهوم المال كما عرفه الفقهاء اكثر شمولية من مفهوم رأس المال الذي سبق ذكره .

وقد وضع الاسلام عدة ضوابط على استخدام المال ، سبق الاشارة الى بعضها . فالمالك الحقيقي هو الله سبحانه وتعالى والانسان مستخلف لتعمير هذه الأرض والانتفاع بما فيها من موارد في

<sup>(</sup>١) رفعت السيد العوضي ، منهج الادخار والاستثمار في الاقتصاد الاسلامي ، الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ، القاهرة ، ١٤٠٠هـ ، ص ٦٨

الحدود التي بينها الشرع . لذلك فحق البشر في المال ليس حقاً مطلقاً ، والانتفاع يكون في حدود الحاجة . كما يوجب الاسلام على صاحب المال تشغيله فيما يفيد المجتمع . كما أوجب الاسلام للغير حقوقاً في المال يؤديها مالكه كالزكاة والصدقة والانفاق على الاقارب وما تفرضه الحاجة . اضافة الى ما سبق ، فقد وضع الاسلام كثيراً من الاسس والقواعد لتنظيم عملية استغلال المال ، ويمكن الالمام بهذه الاسس والقواعد من خلال التمعن في قواعد وشروط المعاملات الاسلامية المعروفة كالمضاربة ، الشركة ، المزارعة ، البيوع وغيرها .

في المقابل يحظر الاسلام ممارسة بعض النشاطات كالقمار والرشوة وانتاج أو الاتجار في المحرمات. كما انه حفاظاً على ثروة المجتمع وعدم الحاق الضرر به أو بأحد افراده ، فان الاسلام يمنح المجتمع حق الاشراف على استخدام الافراد لشرواتهم لمنع حدوث العبث كما في حالة منع السفيه من التصرف في امواله (اموال المجتمع) ، يقول تعالى : ﴿ ولا تؤتوا السفهاء اموالكم التي جعل الله لكم قياماً وارزقوهم فيها واكسوهم وقولوا لهم قولاً معروفا ﴾(١).

اما عائد رأس المال بالنسبة لصاحب المشروع فيمكن تقديره بنسبة من الارباح ، كما يمكن الاسترشاد ببعض المؤشرات الاقتصادية مثل معدل استهلاك رأس مال المشروع وعائد الفرص البديلة . اما بالنسبة لتحديد عائد رأس مال (اصول) الغير ، فيعتمد على الهيئة التي يظهر فيها رأس المال . فقد يكون على هيئة آلات ومعدات

<sup>(</sup>١) سورة النساء . آية ٥ .

« رأس المال العيني » أو على هيئة مدخرات نقدية « رأس المال النقدى » .

## ١ - رأس المال العيني:

استغلال ادوات الانتاج من آلات ومعدات ومباني ودواب يؤدي الى زيادة الانتاج كما يؤدي في نفس الوقت الى استهلاك هذا الأدوات. لذلك فمن المنطق والعدل ان تدفع مكافأة مقابل هذا الاستغلال، وهي حسب رأي اغلبية الفقهاء، «اجر» يتفق عليه. ومن الفقهاء الذين ناقشوا موضوع الأجر والاجارة الفقيه ابن حزم الاندلسي (۱). فيرى جواز الاجارة في كل شيء له منفعة ولا تستهلك عينه، أي لا تزول منفعته وتفنى عينه بمجرد استخدامه كالطعام مثلاً. وينطبق هذا الرأي على ادوات الانتاج التي تحتفظ باسمها وشكلها وينطبق هذا الرأي على ادوات الانتاج التي تحتفظ باسمها وشكلها (الى حد كبير) بعد استخدامها.

لذلك يكون عائد رأس المال العيني عند استغلاله من قبل الغير عبارة عن أجر يتفق عليه مسبقاً وليس مشاركة في الربح والخسارة كما هو الوضع في حالة استغلال المدخرات النقدية . اي لو ان شخصاً يملك آلة وآخر يملك الخبرة فقط ، فالطريق الأمثل حسب هذا الرأي هو ان يتم استئجار الآلة بأجر محدد مسبقاً ، يدفع لمالك الآلة . ولا تصح المضاربة في هذه الحالة ، أي مضاربة واحد بآلته والآخر بجهده ، مقابل أن يشتركا في الغنم والغرم ، وتفضيل الاجارة على بجهده ، مقابل أن يشتركا في الغنم والغرم ، وتفضيل الاجارة على

<sup>(</sup>۱) ابن محمد بن علي بن حزم ، المحلى ، المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر ، بيروت ، لبنان ، ص ۱۸۲ ـ ۱۹۰ ؛ ايضاً : رفعت العوضي ، الاقتصاد الاسلامي والفكر المعاصر ونظرية التوزيع ، مجمع البحوث الاسلامية بالازهر ، القاهرة ، ۱۹۷٤م .

- المشاركة في هذه الحالة يرجع الى الاسباب التالية :
  - ١ توفر شرط الاجارة الذي ذكره ابن حزم .
- ٢ ـ سهولة المقارنة بين ما يستهلك من ادوات الانتاج ومقدار الأجر .
- ٣- انخفاض درجة مخاطرة الاستثمار في حالة مساهمة ادوات الانتاج
   في العملية الانتاجية عنها في حالة مساهمة رأس المال النقدي .
   أي أن احتمال استخدام الاداة الانتاجية في نشاط اقتصادي منتج
   اكبر في الحالة الأولى عنها في الثانية .
- ٤ ـ الحفاظ على حقوق الطرفين وتلافي ظهور المنازعات ، مثل في حالة تغير قيمة اداة الانتاج في السوق او الاختلاف حول طريقة ومقدار استهلاك الاداة او غيرها من الاسباب .
- عدم توفر شرط المضاربة ، حيث لا تكون المضاربة الا بالدنانير
   والدراهم .

الا ان هناك من الفقهاء من اجاز أن يكون العائد في مثل الحالة السابقة عبارة عن جزء من الارباح ، أو كما يسميها الفقهاء « بعض نمائها » . فابن قدامة على سبيل المثال لا يجيز المضاربة بالعروض ( رأس مال عيني ) ، لان المضاربة تكون بالتجارة في الأعيان ، لكن يجيز دفع الشخص لعين ماله أو دابته الى من يعمل عليها ببعض نمائها ، وذلك قياساً على المزارعة والمساقاة ، كما سيأتي شرحه (١) .

<sup>(</sup>١) أبو محمد عبد الله بن قدامة المقدسي ، المغني ، الجزء الخامس ، مرجع سابق ، ص ١٠ .

#### ٢ ـ رأس المال النقدي ( المدخرات النقدية ) :

يمكن استغلال المدخرات النقدية بواسطة المدخر نفسه ، وهذه لا غبار عليها ، كما يمكن استغلالها عن طريق اقامة شركة بين طرفين أو عدة اطراف أو عن طريق المضاربة (القراض) . وفي الحالتين الاخيرتين تشترك جميع الاطراف في الارباح والخسائر حسب الاتفاق . ففي المضاربة تقتسم الارباح بين المضارب بماله والمضارب بعمله حسب الاتفاق ، أما الخسارة فمن رأس المال فقط ، ويكفي المضارب بعمله ضياعة لوقته وجهده (۱) .

لذلك فالاسلام يقبل بمشاركة صاحب المال في ثمرة الانتاج ، حسب ما يتفق عليه الطرفان ، أي المشاركة في الربح والخسارة . ولا يقبل الاسلام بأن يحدد لرأس المال عائداً مسبقاً مثل ٥٪ أو ١٠٪ من رأس المال وهو ما يعرف « بالفائدة » . لان مثل هذا التحديد قد يلحق المظلم والغبن بأحد الطرفين ، وهذا يتنافى مع العدل الذي يتوخاه الاسلام . يقول تعالى في حديث قدسي : « يا عبادي اني حرمت الظلم على نفسي وجعلته بينكم محرماً فلا تظالموا . . . »(٢)

وقبل اختتام هذا الجزء ، أرى بأهمية الاشارة الى المبررات المختلفة التي صاغها علماء الاقتصاد لتبرير استحقاق رأس المال

<sup>(</sup>۱) ابو بكر جابر الجزائري . منهاج المسلم : كتاب عقائد وآداب واخلاق وعبادات وعبادات ومعاملات . ۱۳۹٦هـ . رئاسة ادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد . الرياض . ص ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٢) حديث قدسي ، رواه مسلم ، زين الدين ابي الفرج عبد الرحمن بن شهاب الدين البغدادي ، جامع العلوم والحكم ، ( الناشر والمكان والتاريخ غير معروفة ) ، ص ٢١٠ .

للفائدة. فمن هذه المبررات ان الفائدة تدفع مقابل الحرمان ، والانتظار ، والمخاطرة ، وسهولة حسابها . الا ان هذه المبررات غير مقبولة اسلامياً وذلك لان العائد في المفهوم الاسلامي يكون مقابل عمل منتج ، ولا يعتبر الحرمان والانتظار وغيرها من الأعمال المنتجة (١) .

# ثالثاً - الأرض ( موارد الطبيعة )

تشمل الأرض كل ما تحويه في باطنها اضافة الى ما عليها وما

(۱) قد يثار السؤال عن امكانية قبول الفائدة التي تدفعها المصارف على الودائع ، كتعويض مقابل انخفاض القيمة الشرائية للمدخرات في فترات التضخم . والحقيقة انه لا يمكن قبول هذا التبرير ، لان احد اسباب تحريم الفائدة (الربا) هو لمنع البحاق الظلم بأحد الطرفين ، المقرض أو المقترض . اما دفع فائدة في فترات التضخم فلا يزيل هذا الظلم بل يكرسه اكثر . ويمكن ملاحظة ذلك من خلال التمعن في التالى :

١ ـ فقد تعادل الفائدة المدفوعة معدل التضخم وقد تختلف عنه ، وهذا ظلم
 لأحد الطرفين .

٢ - ماذا في حالة انخفاض معدل التضخم الى صفر أو الى رقم سالب .

٣ ـ ماذا يحدث لولم يستطع المصرف توظيف الأموال المودعة ، أو وظفها
 بمعدلات تختلف كثيراً عن العائد المدفوع للمودع .

٤ - ليس كل من يملك مدخرات نقدية ، عنده القدرة على استثمارها في اوجه مختلفة غير الايداع .

٥ - لا يوجد مقياس دقيق لقياس التغير في قيمة النقود (أو التغير في الاسعار) ، فالارقام القياسية تقريبية الى حد بعيد .

لذا يمكن القول بأن افضل علاج لتآكل المدخرات في فترات التضخم هو نظام المشاركة في الارباح وفق احكام الشريعة ، اذ المعلوم اقتصادياً أن الارباح عادة ترتبط ايجابياً بالتضخم .

حولها من موارد طبيعية كالمعادن ، التربة ، المزروعات ، الانهار ، الرياح ، وغيرها . ويمكن استغلال الأرض في الزراعة أو الرعي كما يمكن ان تقام عليها المصانع والمتاجر والطرق وتستخرج من باطنها المعادن . وقد كان استغلال الأرض في صدر الاسلام يقوم على الزراعة مما جعل نقاش الفقهاء يتركز على هذه النقطة بالذات وعلى الأخص اساليب استغلال الأرض الزراعية من قبل الغير وكيفية تحديد العائد . وكانت طبيعة النقاش تدور حول نصوص روايات الاحاديث فيما يتعلق بالاجارة (كراء الأرض) والمزارعة ، والمساقاة وغيرها .

ويمكننا ملاحظة اهتمام المسلمين بالانتاج الزراعي من خلال تتبع الاصلاحات الزراعية للخليفة الثاني عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، فقد شق قنوات الري في البلاد التي فتحها المسلمون وأسس ادارة حكومية تتولى اقامة السدود وبناء الخزانات واتباع افضل السبل في شق القنوات وتصريف مياهها .

كما انه ولكي تتحقق العدالة الاجتماعية والرفاه الاقتصادي في المجتمع الاسلامي يوجب الاسلام الانتفاع بالأرض الى اقصى قدر ممكن ويضيق من فرص ظهور الاقطاع بكل اشكاله . من الشواهد على ذلك انه في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، وبعد فتح العراق ، طالب المسلمون ( الجند ) بتوزيع الأراضي المفتوحة عليهم كجزء من الغنيمة . الا ان عمر رضي الله عنه وبعد استشارة اصحابه رأى ان تبقى الأرض لاصحابها ، ويفرض عليها الخراج (١) . ايضاً عرف عن عمر رضي الله عنه انه استرد بعض الأراضي التي كان الرسول عليها قد منحها لبلال بن الحارث المزني . وقد عاتب عمر الرسول عليها لبلال بن الحارث المزني . وقد عاتب عمر

<sup>(</sup>١) سيناقش هذا الموضوع بالتفصيل عند الحديث عن موارد بيت المال.

بـ لالا بقوله: « ان رسـول الله ﷺ لم يقـطعـك لتحجبه دون النـاس وانما اقطعك لتعمر فخذ منها ما قدرت على عمارته ورد الباقي »(١).

#### طرق استغلال الأرض المملوكة:

اختلف الفقهاء في الرأي حول اسلوب استغلال الأرض الزراعية من قبل غير المالك وكيفية تحديد نوع العائد . فبينما يتفق كثير من الهل العلم على جواز المزارعة نجدهم يختلفون في جواز كرائها بالنقد ، اذ اجازه ابو حنيفة ومالك والشافعي في حين انكره ابن حزم . وبيان ذلك فيما يلى :

#### ١ ـ المزارعـة:

هي إشتراك مالك الأرض مع من يزرعها في الناتج ، أو اعطاء الأرض لمن يزرعها على ان يكون له نصيب مما يخرج منها كالنصف وغيره ، حسب الاتفاق (٢) . وهي في هذا تعمق روح التعاون والتكامل في الاسلام . فقد تتوفر الخبرة والمهارة الزراعية لدى شخص معين دون توفر الأرض ، كما قد توجد الأرض الصالحة للزراعة عند شخص معين دون القدرة على زراعتها . ومن ثم فان اشتراك الاثنين ومساهمة كل بما يملكه من موارد يخدم مصالحهما ومصالح المجتمع في آن واحد . ويستدل على صحة المزارعة بما رواه ابن عمر من أن رسول الله على عمامل أهل خيبر بشطر ما يخرج منها من زرع أو ثمر »(٣) .

<sup>(</sup>١) أبو محمد بن قدامة المقدسي ، المغنى ، مرجع سابق ، ص ٥٧٩ .

<sup>(</sup>٢) السيد سابق ، فقه السنة ، الجـزء الثالث ، دار الفكـر ، بيروت ، ١٣٩٧هـ ، ص ١٩١ .

<sup>(</sup>٣) البخاري ، وايضاح ذلك أن الرسول ﷺ ، عندما اراد اخراج اهل خيبر من ــ

وهي في هذا اقرب ما تكون للمضاربة ، واحد بأرضه والأخر بعمله . وهناك من كره المزارعة من أهل العلم ، كعكرمة ومجاهد والنخعي وأبو حنيفة ، مستدلين في ذلك بما رواه رافع بن خديج قال : كنا نخابر على عهد رسول الله ﷺ فلكر أن بعض عمومته اتاه فقال: نهى رسول الله ﷺ عن أمر كان لنا نافعاً ، وطواعية رسوله عِينَ أنفع ، قال : قلنا ما ذاك ؟ قال : قال رسول الله عِينَ « من كانت له ارض فليزرعها ولا يكريها بثلث ولا بربع ولا بطعام مسمى »(١) . الا ان النهي عن المزارعة ليس مطلقاً ، ففي حديث رافع بن خديم رضي الله عنه يقول « كنا اكثر الانصار حقالًا ، فكنا نكرى الأرض على ان لنا هذه ولهم هذه فربما اخرجت هذه ولم تخرج هذه فنهانا عن ذلك »(٢) . أي ان النهي هنا قد يكون بسبب عدم تحديد الحصة في العائد ولربطه بجزء من الأرض ، حيث من شروط المزارعة ان يكون الجزء من العائد المتفق عليه معلوم القدر كالربع والنصف ويكون مشاعاً في جميع ما يخرج من الأرض . ويـرى ابن حزم وابن قدامة وغيرهم بـأن الرسـول ﷺ عمل بـالمزارعـة حتى مات وعمل بها من بعده الخلفاء الراشدون وأزواج النبي ﷺ (٣) .

اليهود، سألوه عليه السلام أن يقرهم بها على أن يقوموا بزراعتها ولهم نصف الثمر، فأقرهم الرسول على السلام أن يقرهم بها على ذلك حتى اجلاهم عمر رضي الله عنه . أبو محمد بن علي بن أحمد بن سعيد بن حزم ؛ المحلى ، المجلد الخامس ، الجزء الثامن ، المكتب التجاري للطباعة والتوزيع والنشر ، بيروت ، ص ٢١٣ .

<sup>(</sup>١) ابن قدامة ، المغني ، مرجع سابق ، ص ٤١٧ .

<sup>(</sup>٢) ابو بكر الجزائري ، منهاج المسلم ، مرجع سابق . ص ٣٣٧ .

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة ، المغني ، مرجع سابق ، ص ٤١٨ ، ابن حزم ، المحلى ، مرجع سابق ، ص ٢١٤ ، ابن حزم ، المحلى ، مرجع

#### ٢ . - كراء الأرض ( الاجارة ) :

قال العلماء بجواز المزارعة بالنقد وبالطعام وبغيرهما مما يعد مالاً. ويخبرنا ابن قدامة ان اكثر اهل العلم قد اجازوا اجارة الارض للزراعة بالورق والذهب وسائر العروض سوى المطعوم. وينسب الى الامام احمد قوله بأنه قلما اختلف الفقهاء في الذهب والورق، كما يؤكد ذلك ابن المنذر وغيره من العلماء(١). من ناحية اخرى يستمدل على جواز كراء الأرض بثمن نقدي بحديث رافع بن خديج السابق، حيث يقول فيه «قال كنا من اكثر الانصار حقلاً، فكنا نكرى الأرض على ان لنا هذه ولهم هذه فربما اخرجت هذه ولم تخرج هذه فنهانا عن ذلك، فأما بالذهب والورق فلم ينهنا »(١).

الا ان الفقيه ابن حزم لم يجز كراء الأرض بشيء اصلا ، لا بدنانير ولا بدراهم ، ولا بعرض ، ولا بطعام مسمى ، اذ لا يحل في زرع الأرض عنده الا أحد ثلاثة أوجه ، اما ان يزرعها مالكها ، أو يمنحها لمن يزرعها دون مقابل أو يعطها لمن يزرعها مقابل جزء مسمى مما يخرج منها كالنصف والربع ونحو ذلك (٣) . ويلاحظ من الأحاديث السابقة انه لم ينص صراحة على تحريم أي من الاسلوبين (المزارعة والاجارة) ، انما هنالك نهي عن كراء الأرض في حالات معينة مثل في حالة تخصيص انتاج جزء من الأرض كعائد لاحد الطرفين . كما قد يكون اقرب لروح الاسلام وانزه ان يمنح صاحب الأرض غير المقتدر على زراعتها من لديه القدرة والامكانات دون

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٤١٩ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق.

<sup>(</sup>٣) ابن حزم ، المحلى ، مرجع سابق ، ص ٢١١ .

مقابل ، لما في ذلك من توثيق لعرى الاخوة والتكافيل الاسلامي وخير لصالح عامة المجتمع .

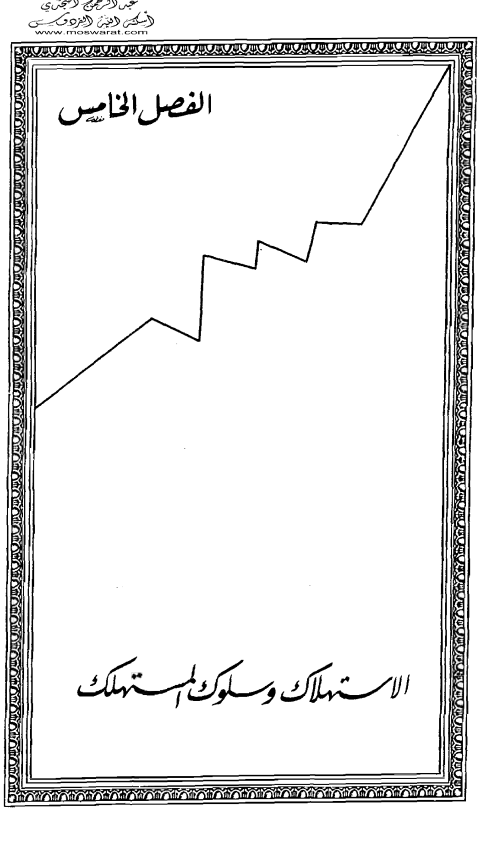
من هذا يمكننا الاستنتاج بجواز كل من المزارعة والاجارة ، وكذلك منح استخدام الأرض دون مقابل اما الخيار بينهم أو الأخذ بهم جميعاً فيخضع لظروف ومصلحة المجتمع .

#### خاتمـة

يخضع تحديد عوائد عناصر الانتاج في ظل النظام الرأسمالي لقوى العرض والطلب . الا ان السوق التي افترضها آدم سميث ( المنافسة الكاملة ) لتحديد السعر التوازني يندر وجودها في عالم الواقع. ففي جانب الطلب على عناصر الانتباج كثيراً ما تقوم الاحتكارات الضخمة بتحديد مقدار العائد بما يخدم مصالحها في الدرجة الأولى . كما قد تقابلها في الجانب الآخر ( جانب العرض ) النقابات العمالية والتنظيمات الأخرى . ووجود هذه القوى غير المتوازنة لا يساعد على تحديد العائد التنافسي للعنصر الانتاجي . لذا فان انحراف السوق وابتعادها عن المثالية التي رسمها لها آدم سميث وما نتج من استغلال وأزمات جعل تدخل الدولة أمراً ضرورياً . اما في الفكر الاسلامي ، فأن تحديد العائد يختلف حسب نوع العنصر الانتاجي فقد يكون اجراً وقمد يكون مشاركة في صافي الناتج تحدد مقداره قوى السوق ولكن في ضوء القيم والمبادىء العامة في الاسلام. فبينما يمكن الاستفادة من السوق كأداة اقتصادية نافعة في تحديد الاثمان الا انه لا يمكن الاقتصار عليها حيث قد تقصر عن تحقيق العدالة التي ينشدها الاسلام. لذا يمكن النظر الى السوق باعتباره مرحلة من مراحل تحديد الثمن ، تكمل بما يضعه الاسلام من

قواعد عامة ، اضافة الى حق الدولة أو ولي الامر في التدخيل متى رأى ضرورة لذلك .

وهنا قد يثار تساؤل عن كيفية تحديد نقطة التعادل بالنسبة لمنشأة لا تتعامل بالفائدة (اي لا تقبل بتحديد عائد عنصر رأس المال مسبقاً). وسنترك الإجابة لإجتهادات العلماء في هذا الشأن .



رَفْحُ حبر ((رَحِيُ الْفِرْرَيُ (الْسِكْتِ) (الْفِرْرُ (الْفِرُووَكِرِي www.moswarat.com



## تمهيد(١)

يعتبر الطعام والشراب والملبس والمسكن والترويح عن النفس من مقومات الحياة البشرية التي لا يستطيع الانسان اداء واجباته الروحية والمالية دون الحصول على قسط كاف منها . الا ان البشر كثيراً ما يتفاوتون في تقديرهم لهذه الحاجات ما بين مغال تصل به المغالاة الى حد الترف ومقتر يصل به تقتيره الى البخل والشح بالمال على النفس والولد . اما في الإسلام الذي يرتكز في جميع نشاطاته على أساس متين من القيم الروحية ، فان الفرد مطالب بتوفير حد الكفاية له ولمن يعوله من الطعام والملبس ومستلزمات الحياة الأخرى ، وهو حد وسط بين الاسراف والتقتير .

<sup>(</sup>۱) من اهم مراجع هذا الفصل: منذر القحف، الاقتصاد الاسلامي، دار القلم، الكويت، ١٣٩٩هـ، ص ٣٠ ـ ٤٨؛ محمد انس الزرقاء، «صياغة اسلامية من دالة المصلحة الاجتماعية»، الاقتصاد الاسلامي، المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي، جامعة الملك عبد العزيز، جدة، ١٤٠٠هـ، ص ١٥٤ ـ ١٩٨

هذا الاطار الذي تحدده القيم الروحية يجافي في مضمونه الاطار المادي للانسان الذي تصوره نظرية سلوك المستهلك في الاقتصاديات الحديثة . فطماً لهذه النظرية ، نجد الفرد في اقباله على شراء سلعة أو خدمة نهائية معينة وامتناعه عن اخرى أو تحديده لكمية السلعة أو الخدمة المطلوبة انما يعمل ذلك ضمن اطار مادي بحت . فهو يقبل على شراء سلعة معينة اذا شعر ان استهلاكها يعود عليه بالمنفعة . كما يحدد الكمية المشتراة من سلعة عندما يتساوى مقدار ما يضحي به من منفعة (منفعة الثمن) مع منفعة السلعة المشتراة ، ويسمى هذا الوضع بحالة التوازن .

لكن بالرغم من منطقية هذا التحليل نظرياً الا ان مفهوم المنفعة أو الاشباع لا زال غامضاً وشائكاً في نفس الوقت. لذلك نجد الاقتصاديين يتفادون الدخول في تفاصيلها ويعتبرون هذا المفهوم شامل لكل الاذواق والرغبات. فكل اشباع لرغبة يعتبر منفعة ، في حين يفترض انها مع الذوق والتفضيل ، اشياء معطاة تؤثر ولا تتأثر . ولتسهيل التحليل اعتاد الاقتصاديون التقليديون افتراض قابلية المنفعة للقياس . كأن نقول بأن كوبا من الشاي يعطي عشر وحدات منفعة ، وكوب القهوة يعطي ثمان وحدات ، وحبة من التفاح الاسترالي تعطي خمساً وعشرين وحدة منفعة . وهكذا . لذلك فان المستهلك عند اختياره بين عدد من السلع يعمل على الحصول على اكبر قدر من وحدات المنفعة في حدود موارده المتاحة .

الا ان عدم منطقية وواقعية هذا التحليل جعلت الاقتصاديين يستبدلون اسلوب قياس المنفعة أو ما يسمى بالتحليل الرقمي أو العددي للمنفعة بأسلوب التحليل التفضيلي أو الترتيبي . أي قدرة

المستهلك على مقارنة سلعتين أو أكثر من حيث التفضيل . كأن يفضل الشاي على القهوة أو القهوة على الشاي أو ان الاثنين سيان بالنسبة له .

وحتى لو استطعنا التعبير عن تفضيل المستهلك من خلال ما يعرف بر منحنيات السواء أو التفضيل » فان الطلب على السلع والخدمات لا زال يدخل في عداد المتغيرات الاقتصادية . فالكمية المطلوبة من السلعة أو الخدمة تتغير عكسياً مع تغير السعر ، كما يتغير الطلب عليها طردياً مع تغيرات الدخل والذوق واسعار السلع المنافسة .

لكن هل في امكان الفرد ادراك جميع هذه المتغيرات والتجاوب معها وفقاً لاستنتاجات هذه النظرية . لذلك ، نجد ان التحليل الاقتصادي ، سواء بالنسبة للانتاج أو الاستهلاك ، يفترض توفر الرشد لدى متخذي القرارات الاقتصادية . كما تفترض النظرية ضمنياً تطابق دالة التفضيل (Preference Function) مع دالة المنفعة (الحقيقية) للمستهلك (Utility Function) وهذا قد لا يكون صحيحاً في كثير من الأحيان . فقد أفضل تدخين سيجارة من التبغ على شرب كوب من الحليب ، بينما المنفعة الحقيقية لكوب الحليب أكبر بكثير من تدخين السجارة . اما السلع والخدمات من وجهة التحليل المادي فهي كل الاشياء التي يؤدي استهلاكها إلى اشباع رغبة أوغريزة انسانية ، لا فرق هناك بين سلع محرمة أو ماحة .

من هذا التقديم المبسط لنظرية سلوك المستهلك كما عرفها الاقتصاد الحديث يتضح لنا التناقض الكبير بين مسلماتها والقيم والمفاهيم الاسلامية للاستهلاك وسلوك المستهلك كما سيتضح من خلال مناقشتنا للنظرية في ضوء العناصر التالية: العقلانية، الحرية الاقتصادية، المنفعة.



# عناصر نظرية سلوك المستهلك أولاً ـ العقلانية ( الرشد )

في دراسة نظرية سلوك المستهلك يفترض ان المستهلك رشيد يعرف حق المعرفة مقدار دخله وما يحتاجه من سلع وخدمات ، اضافة الى معرفته بانواع السلع ومميزات كل منها ، بحيث تمكنه هذه المعرفة من شراء ذلك المزيج من السلع الذي يحقق له أقصى اشباع أو متعة . الا ان الاقتصاديين يؤمنون بعدم واقعية هذا الافتراض وقبوله هو فقط للتبسيط المفيد . فنحن ندرك اهمية المؤثرات البيئية والاجتماعية والسياسية والتجارية على سلوك المستهلك واختياره للسلع . فكثيراً ما يواجه المستهلك سلعاً جديدة ليس لديه معرفة سابقة بها ، فيضطر الى المغامرة بشرائها ربما بدافع الفضول أو تحت تأثير الحملات الدعائية أو بدافع محاكاة الغير . . الخ .

وفي الاسلام لا يمكن القول برشد المستهلك المطلق، فقد وهب الله سبحانه وتعالى الانسان الكثير من القدرات والنعم من اهمها نعمة العقل والبصيرة، اضافة الى ذلك فالاسلام ينورنا بهداه وذلك بيان طريق الخير والصلاح ويأمرنا باتباعه وطريق الشر والضلال ويأمرنا باجتنابه. فالانسان محدود المعرفة لذلك كانت حاجته شديدة الى الهداية الربانية التي حملها الرسل ونطقت بها الكتب السماوية عبر النزمن. كما أن سلوك المستهلك قابل للانحراف تحت تأثير بعض المغريات والمؤثرات بحيث تكون قراراته في كثير من الاحيان غير رشيدة وغير اقتصادية وضارة بمصالح الفرد والجماعة. نجد مصداق ذلك في قوله تعالى: ﴿ زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين ذلك في قوله تعالى: ﴿ زين للناس حب الشهوات من النساء والبنين

والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والانعام والحرث ذلك متاع الحياة الدنيا . والله عنده حسن المآب (١) .

من هذا المنطلق نجد الاسلام يضع الضوابط والتوجيهات المناسبة ليستنير بها الفرد (المستهلك) في سلوكه وتصرفاته وما هذه التوجيهات الاهداية تضاعف من منفعة الفرد وتؤمن مصالحه الحقيقية في الدنيا والآخرة . ومتى التزم بهذه التعليمات والتوجيهات اعتبر رشيداً . لذلك ليس بالضرورة ان يكون كل رشيد طبقاً للمفهوم الغربي رشيداً طبقاً للمفهوم الاسلامي . فمفهوم الرشد في الإسلام يتم ضمن الاطار الشرعي ، حيث يجب ان تؤخذ بعين الاعتبار الجوانب المادية والروحية ، كما تراعى مصلحة المجتمع .

ومن الضوابط والتوجيهات التي وضعها الاسلام ، لتحدد المسار الرشيد بالنسبة للاستهلاك ما يلي : \_

#### ١ - تحريم حياة الترف:

الترف هو المبالغة في التنعم والمترف هو المتنعم المتوسع في ملاذ الدنيا وشهواتها(٢). ويمقت الاسلام الترف ويعده سلوكاً شاذاً وسبباً في نزول العذاب وهلاك الامم ودمارها. ويعتبر مثل هذا السلوك دليلاً على الابتعاد عن الطريق القويم للسلوك الاسلامي في الاستهلاك وهو مؤشر على تخلخل واهتزاز كيان المجتمع واتجاهه نحو الانحلال والدمار. وهذه سنة الله في الكون ، فكلما تفشت الذنوب والمعاصي

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران . آية ١٤ .

 <sup>(</sup>۲) مجمع اللغة العربية . معجم الفاظ القرآن الكريم . دار الشروق ، القاهرة ،
 ۱ ۱ ۲ ۹ ۵ م م ۸۰ م معجم الفاظ القرآن الكريم . دار الشروق ، القاهرة ،

في أمة من الأمم كان مصيرها الـدمار . يقـول تعالى : ﴿ الم يـروا كم الله الله على الله على الله على الأرض ﴾(١) .

ويقول سبحانه وتعالى في المترفين: ﴿ واصحاب الشمال ما اصحاب الشمال في سموم وحميم . وظل من يحموم . لا بارد ولا كريم . انهم كانوا قبل ذلك مترفين ﴾ (٢) . ويقول تعالى في آية اخرى : ﴿ واذا اردنا ان نهلك قرية امرنا مترفيها ففسقوا فيها فحق عليها القول فدمرناها تدميرا ﴾ (٣) .

وفيما رواه عبد الرحمن بن جعفر ، ان رسول الله على قال : « شرار امتي الذين ولدوا في النعيم وغذّوا به ، يأكلون من الطعام ألواناً ، ويلبسون من الثياب الواناً ، ويركبون من الدواب ألواناً ، يتشدقون في الكلام »(٤) . وعن معاذ بن جبل رضي الله عنه ، ان رسول الله على قال له لما بعثه الى اليمن : « اياك والتنعم فان عباد الله ليسوا بالمتنعمين »(٥) .

اما الاضرار التي تترتب على هذا السلوك فهي إضافة الى تبديد الموارد الاقتصادية للمجتمع وسوء تخصيصها وتوزيعها ، والاتجاه نحو

<sup>(</sup>١) سورة الانعام ، آية ٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة الواقعة . آية ٤١ ـ ٥٤ .

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء . آية ١٦ .

<sup>(</sup>٤) للحاكم في مستدركه ، وهو حـديث صحيح ، جـلال الدين ابي بكـر السيوطي ، الجامع الصغير في احاديث البشيـر النذيـر ، مرجـع سابق ، المجلد الثـاني ، ص ٧٥ .

 <sup>(</sup>٥) أورده أحمد البيهقي ، وهو حديث حسن ، المرجع السابق ، المجلد الأول ، ص
 ٤٤٦ .

الاستهلاك على حساب الادخار والاستثمار ، يؤدي الى تدهور قيم ومقومات المجتمع . يقول سيد قطب في شرح الآية السابقة « والمترفون في كل امة هم طبقة الكبراء الناعمين الذين يجدون المال ويجدون الخدم ويجدون الراحة ، فينعمون بالدعة وبالراحة وبالسيادة ، حتى تترهل نفوسهم وتأسن وترتع في الفسق والمجانة ، وتستهتر بالقيم والمقدسات والكرامات ، وتلغ في الأعراض والحرمات ، وهم اذا لم يجدوا من يضرب على ايديهم عاثوا في الأرض فساداً ، ونشروا الفاحشة في الأمة واشاعوها ، وأرخصوا القيم العليا التي لا تعيش الشعوب إلا بها ولها . ومن ثم تتحلل الأمة وتسترخي ، وتفقد حيويتها وعناصر قوتها واسباب بقائها ، فتهلك وتطوى صفحتها »(١) .

#### ٢ ـ تحريم الاسراف والتبذير والسفه :

الاسراف هو تجاوز القصد والاعتدال في الانفاق وهو ما دون الترف. اما التبذير فيعني انفاق المال وتفريقه اسرافاً في غير ما ينبغي . ويحرم الاسلام الاسراف والتبذير لما ينطوي عليه من تبديد غير واع لموارد الفرد والجماعة التي ينبغي الحفاظ عليها والاقتصاد في انفاقها . اما السفيه فيعرفه الفقهاء ، بأنه ضد الرشيد والذي يعمل بخلاف احكام الشرع ويتبع هواه ويرى الفقهاء المعاصرون ، مثل محمد العربي ، ان معنى السفه يجب ان يتحدد طبقاً لظروف المجتمع الذي يعيش فيه الشخص . فلا يقتصر معنى السفه على انعدام الرشد وما يلحقه تصرف السفيه من ضرر بنفسه وبالجماعة بل يرتبط هذا

<sup>(</sup>١) سيد قطب ، في ظلال القرآن ، مرجع سابق ، المجلد الرابع ، ص ٢٢١٧ .

المفهوم ويتحدد بظروف المجتمع ، فالسفيه في القرن الماضي قد لا يكون سفيها بمعايير هذا القرن<sup>(۱)</sup> . يقول سبحانه وتعالى في النهي عن الاسراف والتبذير : ﴿ وكلوا واشربوا ، ولا تسرفوا انه لا يحب المسرفين ﴾ (۲) .

ويقول ايضاً في سورة اخرى: ﴿ وآت ذا القربى حقه والمسكين وابن السبيل ولا تبذر تبذيرا . ان المبذّرين كانوا اخوان الشياطين وكان الشيطان لربه كفورا ﴾ (٣) .

وبالنسبة للسفيه ، يمنح الاسلام ولي الأمرحق التدخل للحجر عليه عند الحاجة . يقول تعالى : ﴿ وَلا تَوْتُوا السفهاء اموالكم التي جعل الله لكم قياما وارزقوهم فيها واكسوهم وقولوا لهم قولا معروفا ﴾ (٤) .

#### ٣ \_ الاعتدال في الانفاق:

ترسم التوجيهات الربانية سلوك المستهلك بحيث يكون متوازناً يحقق الانسجام بين مصالح الفرد والجماعة وبين متعة الدنيا وثواب (أو عقاب) الآخرة ، وبعيداً عن السلوك المتطرف في أي اتجاه . فالنهي عن الترف والاسراف لا يعني الدعوة الى البخل والشح انما يعني الدعوة الى المعود الى تقول تعالى :

<sup>(</sup>١) علي عبد الرسول، المبادىء الاقتصادية في الاسلام، دار الفكر العربي، القاهرة، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف ، آية ٣١ .

<sup>(</sup>٣) سورة الاسراء ، آية ٢٦ ـ ٢٧ .

<sup>(</sup>٤) سورة النساء ، آية ٥ .

﴿ ولا تجعل يدك مغلولة الى عنقك ولا تبسطها كل البسط فتقعد ملوما محسورا ﴾(١) .

ويقول تعالى في سورة الفرقان: ﴿ والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواما ﴾ . ويقول في آية اخرى : ﴿ يا بني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا واشربوا ولا تسرفوا انه لا يحب المسرفين ﴾ (٢) .

ويقول على «كلوا واشربوا وتصدقوا والبسوا، في غير اسراف ولا مخلة » (٣) ويقول ايضا: «الزهادة في الدنيا ليست بتحريم الحلال » (٤).

مما سبق يتضح لنا ان الاسلام يدعو الى الاعتدال في الانفاق لما لذلك من آثار ايجابية على الفرد والمجتمع ، اجتماعياً وخلقياً واقتصادياً . فمن الناحية الاقتصادية نجد ان البخل يقود الى نقص الميل الى الاستهلاك بينما الترف والاسراف يؤدي الى تبذير الموارد على السلع الاستهلاكية والكمالية على حساب الادخار والاستثمار ، وكلا الوضعين غير مرغوب فيه .

#### ٤ ـ تحريم استهلاك السلع والخدمات الضارة:

يحرم الاسلام استهلاك السلع والخدمات الضارة بالفرد

<sup>(</sup>١) سورة الاسراء ، آية ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف ، آية ٣١ .

<sup>(</sup>٣) اورده احمد والنسائي وابن ماجة والحاكم ، وهو حديث صحيح ، جلال الدين السيوطي ، الجامع الصغير ، مرجع سابق ، المجلد الثاني ، ص ٢٩٣ .

<sup>(</sup>٤) اورده الترمذي وابن ماجة ، وهـو حديث ضعيف ؛ السيـوطي ، مرجـع سـابق ، المجلد الثاني ، ص ٣٤ .

والمجتمع (١)، سواء كان الضرر في شكل مصاعب صحية واجتماعية للفرد والمجتمع ام في شكل تبديد للموارد الاقتصادية .

ويلاحظ انه اضافة الى آثار المصاعب الصحية والاجتماعية على الفسرد والاسرة والمجتمع ، فإن لهذه المصاعب جانباً اقتصادياً هاماً . فيضطر المجتمع الى توجيه المزيد من موارده (المحدودة نسبياً) الى قطاع الخدمات الصحية وقطاع الخدمات الامنية والاجتماعية لمكافحة الجريمة والانحرافات الاجتماعية بانواعها ، اضافة الى تعطل وتذبذب الانتاج . يقول سبحانه وتعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا انما الخمر والميسر والانصاب والازلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون ﴾ (٢) . ويقول أيضاً : ﴿ حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخزير وما أهل لغير الله به . . . الآية ﴾ (٣) ويقول سبحانه وتعالى في النهى عن اتباع الهوى وما يقود اليه من غرائز وشهوات : ﴿ افرأيت من اتخذ الهه هواه واضله الله على علم وختم على سمعه وقلبه وجعل على بصره غشاوة فمن يهديه من بعد الله افلا تذكرون ﴾ (٤) .

لذلك يجب ان تكون السلع والخدمات مما اجازه الاسلام أي من الطيبات فلا يكفي هنا ، ان يشبع المستهلك حاجة بل يجب ان تكون الحاجة مشروعة . فالسلع المشروعة يشملها مفهوم الطيبات كل والرزق التي تتكرر كثيراً في القرآن الكريم . ويقصد بالطيبات كل سلعة تتصف بالحسن والنقاء والطهارة وعكسها الخبائث ، اما الرزق

<sup>(</sup>١) كالمسكرات والمخدرات والقمار . . الخ .

<sup>(</sup>٢) سورة المائدة . آية ٩٠ .

<sup>(</sup>٣) سورة المائدة . آية ٣ .

<sup>(</sup>٤) سورة الجاثية . آية ٢٣ .

فيقصد به المنحة الالهية او نعم الله سبحانه وتعالى .

## ثانياً \_ الحرية الاقتصادية

تحليل سلوك السمتهلك في الفكر الرأسمالي يعطى نتائجه بافتراض سيادة الحرية الاقتصادية ، وفي نظام سوق يتسم بالمنافسة الكاملة . وكما نعلم فان هذه الافتراضات مثالية جداً بحيث يصعب تحقيقها في عالم الواقع . والاسلام وان كان يدعم حرية الفرد الشخصية في الاختيار والتفاوض وتحديد عائداته ، الا انه لا يقر الحرية المطلقة (سيادة المستهلك) ويدعم مبدأ الحرية الموجهة . ويقصد بالموجهة هنا تلك الحرية المستنيرة بتعاليم الدين الحنيف والتي تهدف الى ايجاد الوئام والانسجام بين مصلحة الفرد والمجتمع . مثلًا في نـظام السوق ( الاقتصاد الحـر) ، يعتبـر الفـرد المالك الحقيقي لثروته وسلعه ، لذا من حقه التصرف فيها كيف شاء . اما طبقاً للتعاليم الاسلامية ، فيعتبر المال وديعة عند الشخص والتصرف في هذه الوديعة يجب ان يتم ضمن اطار التعاليم الاسلامية . وما جاوز ذلك يمكن اعتباره غير شرعى ، يحاسب عليها الفرد ، وذلك لما قد يسبب من اضرار تلحق ببعض افراد المجتمع . وأوضح دليل على ذلك قوله تعالى منكراً على من أفسد: ﴿ واذا تولى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل، والله لا يحب الفساد 🌬 🗥 .

# ثالثاً \_ تكبير المنفعة أو الاشباع

مما لا شك فيه ان السلوك الاقتصادي للفرد يتأثر بما يحمله من

<sup>(</sup>١) سورة البقرة آية ٢٠٥ .

قيم ومعتقدات ، ففي الفكر الاقتصادي الغربي ينظر الى المستهلك على انه ذلك الانسان المادي ، الذي لا غاية له سوى النجاح الاقتصادي . وقد يكون هذا النجاح نتيجة تحقيق اقصى قدر من المتعة أو المنفعة أو تحقيق اقصى قدر من العائد المادي ( الربح ) . ومع ان الاسلام لا يتبط الهمم في السعى والكسب وتحقيق مستويات معيشية جيدة ، بل على النقيض من ذلك يعد ذلك فضيلة وصفة من صفات المؤمنين ، الا ان تحقيق هذه الغايات يجب ان يكون متسقاً قلباً وقــالباً مع المفاهيم والقيم الاسلامية . فطبقاً لمفاهيم الاقتصاد الوضعي ، يفترض في تحليل تفضيلات المستهلك ان المزيج الاكبر من السلع المستهلكة افضل من الأقل. بمعنى آخر يفترض انه ليس هناك حدود عليا للاستهلاك حيث ان الاستهلاك دالة متزايدة مع تحقيق سعادة الانسان. الا انه اسلامياً لا يمكن قبول حتمية تطابق المنفعة الحقيقية ( السعادة ) مع دالة التفضيل . فالاسلام يؤكد امكانية اختلافهما . يقول تعالى : ﴿ وعسى ان تحبوا شيئاً وهو شر لكم ﴾ (١) . اضافة الى ذلك فان مفهوم المنفعة في الاسلام يختلف عنه في المفهـوم الغربي . فبينما هي متعة مادية نتيجة لاشباع حاجة أو رغبة مادية ، نجد دالة المنفعة بالنسبة للمسلم تحوي متغيراً اضافياً اكثر قوة ونفوذاً ، وهذا المتغير هو الشواب ( أو العقاب ) في الحياة الأخرة . يقول تعالى : ﴿ وابتغ فيما اتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الـدنيا واحسن كما احسن الله اليك ولا تبغ الفساد في الأرض ان الله لا يحب المفسدين ﴿ (٢) .

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . آية ٢١٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة القصص . آية ٧٧ .

لذا فلا غرابة ان نجد وجوها للانفاق تبدو غير اقتصادية ولا تولد منفعة في المفهوم الغربي ، بينما تولد منفعة عظيمة في المفهوم الاسلامي للمنفعة . فمساعدة الفقراء والمساكين والجار والجهاد بالمال . قد لا يكون لها نفع مادي في الحياة الدنيا ، انما ثوابها عند الله عظيم ، وبالتالي اثرها على دالة المنفعة يكون بالايجاب . وهذا ينطبق ايضاً على نوع السلع والخدمات وكمية ما يستهلك . اذ يجب ان تكون السلع والخدمات المطلوبة ضمن المباح وما يحقق مصلحة ومنفعة حقيقية للفرد وكمياتها ايضاً في حدود المباح دون اسراف او تبذير . وهذا يؤثر بلا شك ، على شكل دالة المنفعة ودالة الرفاه الاقتصادي بالنسبة للمجتمع (١) .

وأخيراً وفي ظل المفاهيم السابقة ، كيف يمكننا تحديد نقطة توازن المستهلك المسلم رياضياً وبيانياً ؟ ونترك الاجابة على هذا السؤال لاجتهاد العلماء .

<sup>(</sup>١) انظر: انس الزرقاء، و صياغة اسلامية لجوانب من دالة المصلحة الاجتماعية» مرجع سابق .

رَفَحُ معبر ((رَحِجُ الْمِنْ الْمِنْ مِنْ ) (أَسِكْتِهَمُ الْمِنْمُ (الْفِرُوفِ مِسِينَ www.moswarat.com





رَفَّحُ مجب (لرَّحِمُ اللَّخِسُّ يُ رُسِلِينَ (لِنَدِّرُ (لِنْوو سُلِينَ (لِنَدِّرُ (لِنُوو www.moswarat.com



## مفهوم السوق ودوره في تحديد الاسعار

يعرف السوق بأنه ذلك التنظيم الذي يهيىء لكل من البائعين والمشترين فرص تبادل السلع والخدمات وعناصر الانتاج وفيه تحدد الاسعار . وعليه فان الشرط الاساسي لوجود السوق هو توفر امكانية الاتصال بين البائعين والمشترين سواء كانوا في مكان واحد أم اماكن متفرقة .

ويعتبر السوق الموجّه الحقيقي للنشاط الاقتصادي في الانظمة التي تعتنق مذهب الحرية الاقتصادية ، حيث تعتبر الاسعار المؤشرات الرئيسية التي يهتدي بها اصحاب القرار الاقتصادي . ويرى أنصار هذا المنذهب ان السوق يعتبر الاداة السليمة لتخصيص الموارد وللسير بالمجتمعات نحو الرفاهية الاقتصادية ، لان جهاز الاسعار يقوم تلقائياً بتوجيه جميع النشاطات الاقتصادية لتحقيق هذه الغايات . فالفرد في سعيه لتحقيق مصلحته الخاصة يحقق مصالح المجتمع ككل .

ومع انه لا زال للسوق الدور الرئيسي في توجيه النشاط الاقتصادي في الرأسمالية الحديثة فان هذا يتم في ظل نوع من

الاشراف والتوجيه الحكومي المحدود . اما في الانظمة الاشتراكية فانه وان كان دور آلية العرض والطلب لا يزال محدوداً في عمليات التخطيط واتخاذ القرارات فان هذا الدور لا يستهان به .

وطبقاً لمفاهيم النظرية الاقتصادية التقليدية (الكلاسيكية) التي هي بمثابة العمود الفقري للنظام الرأسمالي، فان السوق ـ لكي يؤدي الغاية المرجوة ـ يجب ان يتصف بالمنافسة الكاملة . وهذا الكمال يتحقق عندما تضم السوق عدداً كبيراً جداً من البائعين والمشترين الصغار، يتبادلون سلعاً تتصف بالتجانس كما وكيفاً مع توفر المعلومات الضرورية عن السوق لكل اطرافه وعلى ان تسود حرية اقتصادية مطلقة سواء فيما يتعلق بحركة السلع والخدمات وعناصر الانتاج أم بالدخول الى صناعة معينة والخروج منها . متى توفرت هذه الشروط فان سعراً واحداً سيتحدد لكل سلعة ويتصف ذلك السعر بالاستقرار النسبي واحداً سيتحدد لكل سلعة ويتصف ذلك السعر بالاستقرار النسبي وبالتالى تتحقق الأهداف السابق ذكرها .

ويلاحظ ان هذه الشروط تجعل سوق المنافسة التامة في وضع مثالي صعب التحقيق في عالم الواقع ، وأقرب ما يكون الى هذا التصور هي اسواق الأوراق المالية والتجارية والعملات .

الا انه نتيجة للتطور الذي تم في وسائل وأساليب الانتاج والنقل والتسويق والتخزين ، وفي ظل الحرية الاقتصادية فقد أدى نظام السوق الى بروز الكثير من المؤسسات الخاصة الضخمة ذات الانتاج الهائل حيث استطاعت ان تؤثر على كميات الانتاج وتتحكم في الاسعار وكانت هذه بداية ظهور الاحتكارات في صورها الحديثة ، سواء كانت من جانب البيع أو الشراء . وبالتالي لم يعد تحديد الاسعار يتم وفق آلية العرض والطلب التي افترضت في ظل المنافسة الكاملة بل يحدده

عدد قليل من المحتكرين ، وهكذا فقدت السوق صفة الكمال التي اشترطت لفعاليتها .

سنتعرض في هذا الفصل للجوانب المختلفة للسوق كأداة لتخصيص الموارد، وتحديد الاسعار، في ضوء تعاليم الشريعة الاسلامية، على النحو التالى:

# أولاً \_ ماهية السوق ودوره في تخصيص الموارد

بينما تقوم السوق في النظام الرأسمالي على مبادىء فلسفية يأتي مقدمتها الإثرة وحب الذات ، ومعيار النجاح هو العائد المادي ، نجد السوق في الاسلام تقوم داخل اطار من المعايير الخلقية والتوجيهات الاسلامية ، في شكل أوامر ونواه وترغيب وترهيب ، غايتها ارضاء الله أولاً ثم تحقيق النفع العام والخاص لافراد المجتمع . ويعتبر السوق جزءاً أساسياً في الفكر الاقتصادي الاسلامي ، فلا يمكن للملكية الخاصة ان تعمل بدونه . كما يمكن من خلاله ان يعبر كل من البائعين والمشترين عن رغباتهم . اما الربح فيعتبر حافزاً هاماً وراء قيام السوق ، اذ بدونه قد لا يجد الافراد الدافع للاستثمار والانتاج بالرغم مما قد يكون للنشاط من أهمية في حياة المجتمع .

لذا يأخذ السوق مركزاً في حياة المسلمين ، اذ هو مكان آخر للتعامل مع الله ، وتتضح هذه الأهمية من كثرة ارتياد الرسول على للاسواق واشتغاله فيها طلباً للمعاش . وهذا ما جعل بعض مشركي قريش يتساءلون عن فعل الرسول على ، يقول تعالى : ﴿ وقالوا مال هذا الرسول يأكل الطعام ويمشي في الاسواق لولا أنزل اليه ملك

فيكون معه نذيراً ﴾(١) وقد رد سبحانه وتعالى استنكارهم حيث أخبر انه ليس في ذلك منقصة أو منافاة للرسالة وان الـرسـول ﷺ لـم يشـذ عن ما كان يفعله الرسل من قبله فقد كانوا يأكلون ويشربون ويتجـولون في الاسواق للتكسب والتجارة . يقول تعالى : ﴿ وما ارسلنا قبلك من المرسلين الا انهم ليأكلون الطعام ويمشون في الاسواق ١٤٠٠ . وعندما هاجسر على المدينة اكثر من ارتياده للاسواق للوقوف على احوالها والعمل على اصلاحها . وقد وضع الاسلام الكثير من الضوابط على ممارسة النشاط الاقتصادي بصفة عامة والتعامل في السوق بصفة خاصة بحيث لا يتحول مفهوم الربح من حافز للانتاج والعمران الي هدف نهائي يسعى المنتجون والبائعون الى تكبيره . وفي شأن الربح يقول الجزيري : « البيع والشراء مشروع ليربح الناس من بعضهم ، فأصل المغابنة لا بـد منها ، لان كـلا من البائـع والمشتري يـرغب في ربـح كثير، والشارع لم ينه عن الربح في البيع والشراء ولم يحدد له قدراً، وانما نهى عن الغش والتدليس ، ومدح السلعة بما ليس فيها ، وكتم ما بها من عيوب ونحو ذلك »(٣) .

اما فيما يتعلق بتخصيص الموارد ، فلا يمكن الاعتماد كلياً على السوق لتحقيق التخصيص الأمثل . فطبقاً لآلية السوق ، يتم

<sup>(</sup>١) سورة الفرقان . آية ٧ .

<sup>(</sup>٢) سورة الفرقان . آية ٢٠ .

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن الجزيري ، كتاب الفقه على المذاهب الاربعة ، الجزء الثاني ، المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة ، ١٩٧٠ ، ص ٢٨٣ ؛ محمد عمر شابرا ، « النظام الاقتصادي في الاسلام(٢) » ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد (١٥) ، ١٣٩٨هـ ، ص ٦٥ .

تخصيص الموارد من خلال تفاعل قوى العرض والطلب دون اعتبار للمصلحة العامة للمجتمع . فلو حدث وكان انفاق الجمهور (طلبهم) على سلعة كمالية (بعض ادوات الزينة مثلًا) اكبر من انفاقهم على سلعة ضرورية ( منتجات الالبان مثـلًا ) ، فان ذلـك يعني في لغة السـوق أن حاجة الافراد لادوات الزينة اكبر من حـاجتهم لمنتجات الألبـان ، ومن ثم تتجه الموارد (أو المزيد منها) الى انتاج ادوات الزينة ، علما انها سلعة كمالية . ومثل هذا التخصيص لا يحقق مصلحة الأغلبية بل يأخذ جانب الطبقة القادرة على الدفع وهي عادة قليلة في معظم المجتمعات . اضافة الى ذلك ففي بعض الاحيان نجد السعر لا يعكس التكلفة المناسبة أو النفع الحقيقي للمجتمع مثل ان تكون اسعار الموارد أقل من قيمة مساهمتها في الناتج الفعلي أو أن للسلعة فوائد اجتماعية لا يمكن للسعر ان يعبر عنها أو يقيسها رغم ما لها من أهمية على مستوى رفاهية المجتمع ، مثل السلع الضرورية والاستراتيجية ، ومن ثم لا يحقق السوق التخصيص الامثل من وجهة نظر المجتمع . لهذه الاسباب وغيرها ، يكون التخصيص الأمثل للموارد هو الذي يتم وفقاً لاحكام الشريعة أولًا ، ثم بمقتضى تفضيلات المستهلك ثانياً ، اي لا يترتب على هنذا التخصيص اهدار مصلحة المجتمع (١) . على سبيل المثال قد نجد في وقت من الاوقات ان مصلحة المجتمع تقتضي توجيه الموارد الخاصة لانتاج المحاصيل الزراعية محلياً . وفي اطار هذا التوجيه يمكن ان يترك للفرد حرية اختيار المحصول الزراعي الذي يرغب انتاجه ، تبعاً لظروف السوق .

<sup>(</sup>١) محمد عمر شابرا ، المرجع السابق ، ص ٦٦ ـ ٦٨ .



# ثانياً ـ اخلاقيات وضوابط التعامل في السوق الاسلامـي

لتفادي الاجحاف بحق المتعاملين في السوق (البائع والمشتري)، وللحد من الممارسات والاعراف السيئة التي قد تمارس في الاسواق وللوصول بالسوق الى المستوى الذي ينمي مصلحة الفرد والمجتمع ضمن اطار شرعي واجتماعي مقبول، يورد الاسلام الضوابط التالية (۱):

#### ١ - الامر بالعدل في الكيل والميزان:

يأمر الاسلام بالعدل عند التعامل في السوق ، وذلك على خلاف بعض الممارسات السيئة التي كانت تمارس في اسواق مكة وغيرها من الامصار عند ظهور الاسلام . يقول تعالى : ﴿ ويل للمطففين ، الذين اذا اكتالوا على الناس يستوفون ، واذا كالوهم أو وزنوهم يخسرون ﴾ (٢) . وقد اهلك سبحانه قوم شعيب لبخسهم الكيل والميزان (٣) .

٢ - النهي عن اكل الربا: وتوعد آكليه بالعذاب الأليم ، (سيناقش في فصل لاحق).

<sup>(</sup>١) للاستزادة في هذا الموضوع يرجع الى : احمد صفي المدين عوض ، اصول علم الاقتصاد الاسلامي ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ١٤٠١هـ ، ص ٧٦ ـ ٨٩ .

<sup>(</sup>٢) سورة المطففين ، ابة ١ ـ ٣ .

<sup>(</sup>٣) محمد علي الصابوني ، صفوة التفاسير ، مرجع سابق ، المجلد الثالث ، ص ٥٣٢ .

#### ٣ - الصدق في المعاملة:

يوجه الاسلام المتعاملين في السوق الى التزام الصدق في معاملاتهم ، مثل بيان البائع لعيوب السلعة متى وجدت . فلو حدث مثلاً واخفى البائع عيباً في السلعة ، فهو اضافة الى كونه غشاً يعاقب عليه الاسلام ، ويعطي المشتري الحق في اعادة السلعة وفسخ البيع متى كان العيب ينقص من قيمة السلعة ، أو يحد من الفرض من شرائها(۱) . وفيما يرويه ابو هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله على صبرة طعام ، فادخل يده فيها ، فنالت اصابعه بللا ، فقال : «يا صاحب الطعام ما هذا ؟ قال : اصابته السماء يا رسول الله ، قال : افلا جعلته فوق الطعام حتى يراه الناس ؟ ثم قال من غشنا فليس منا » (۲) .

#### ٤ ـ النهي عن النجش:

وهو الزيادة في ثمن السلعة ممن لا يريد شراءها ليقع غيره فيها ، وعادة ما يتم النجش بالتواطؤ بين الناجش والبائع فيشتركان في الاثم . ومن صور النجش ايضاً ان يختص البائع به مشل في حالة اخباره بانه شرى السلعة باكثر مما اشتراها به .

#### ٥ ـ النهي عن تلقي الوافدين :

نهى رسول الله على عن تلقي الوافدين بسلعهم من خارج المدينة قبل ان يصلوا السوق ويحيطوا علما بالاسعار. فعن عبد الله

<sup>(</sup>١) عبد الرحمن الجزيري ، الفقه على المذاهب الاربعة ، مرجع سابق ، ص ١٨٩ .

 <sup>(</sup>۲) حدیث صحیح ، ابن قدامة ، المغني ، مرجع سابق ، الجزء الرابع ، ص
 ۱۳۸ .

#### ٦ - النهي عن بيع السلع قبل اكتمال حيازتها:

فعن ابن عمر رضي الله عنهما ان رسول الله على قال: « من اشترى طعاماً ، فلا يبيعه حتى يستوفيه ، قال: وكنا نشتري الطعام من الركبان جزافاً ، فنهانا رسول الله على ان نبيعه حتى ننقله من مكانه (٣) » وعن حكيم ابن حزام قال: قلت يا رسول الله الرجل يسألني البيع وليس عندي ، ما ابيعه منه ، ثم ابتاعه من السوق ، فقال: لا تبع ما ليس عندك »(٤).

وفي لفظ آخر « نهى ان يبيع ( الـرجل ) طعـاماً حتى يستـوفيه . قلت لابن عباس : كيف ذاك ؟ قال : ( ذاك ) دراهم بـدراهم والطعـام

<sup>(</sup>١) البخاري ، المرجع السابق ، ص ٢٤٣ .

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم ، المرجع السابق ، ص ٢٤١ .

<sup>(</sup>٣) جزافًا تعني بـلاكبـل ولا وزن ولا تقـديـر ، رواه مسلم ، عبـد العـزيـز الـرومي وآخـرون ، مؤلفات الشيخ محمد بن عبـد الوهـاب ، (قسم الحديث) ، الجـزء الثالث ، (تحقيق وتخريج محمود الطحان) ، مطابع الـرياض ، الـرياض ، ص ٣١٢ .

<sup>(</sup>٤) ابو داود وحسن الترمذي ، المرجع السابق ، ص ٣١٠ .

مرجاً »(۱). والمنع قد يهدف الى الحد من الارتفاع الجامح للاسعار من جراء المضاربة على السلع، وربما لسد باب من ابواب الربا، كما يتضع من الحديث الأخير، حيث تبدو العملية وكأنها مبادلة نقود بنقود والسلعة (أو الطعام) لا زالت في يد البائع.

### ٧ - النهي عن الاحتكار وعن استغلال جهل أو حاجة المستهلك :

يقول على المسلمين فهو خاطىء وقد برئت منه ذمة الله ورسوله »(٢) ويقول في المسلمين فهو خاطىء وقد برئت منه ذمة الله ورسوله »(٢) ويقول في حديث آخر: « الجالب في سوقنا كالمجاهد في سبيل الله ،والمحتكر في سوقنا كالملحد في كتاب الله »(٣) ويقصد بالاحتكار امساك السلعة عن البيع بقصد رفع سعرها مع حاجة الناس اليها. كما نهى رسول الله عن البيع بسعر أعلى من المعتاد لمن لا يعرف السعر (أي المسترسل) أو المحتاج بشدة للسلعة . وكذلك الشراء بسعر أقل بكثير من السعر المعتاد ممن هو مضطر لبيع سلعته . ويعرف البعض من السعر المعتاد ممن هو مضطر لبيع سلعته . ويعرف البعض المسترسل بانه الذي لا يماكس ، الجاهل بقيمة المبيع ، فلا يغبن غبناً فاحشاً . وللمغبون ان يفسخ البيع ، كما يستحق الغابن العقوبة والمنع من التعامل في اسواق المسلمين (٤) .

<sup>(</sup>١) البخاري ومسلم ، المرجع السابق ، ص ٣١١ .

<sup>(</sup>٢) احمد والحاكم ، حديث حسن ، السيوطي ، الجمامع الصغير ، المجلد الثاني ، مرجع سابق ، ص ٥٥٥ .

<sup>(</sup>٣) حديث صحيح ، للحاكم ، السيوطي ، المرجع السابق ، المجلد الأول ، ص٥٥٩ .

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بن محد النجدي وابنه محمد ، مجموعة فتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية ، الفقه ، الجنزء التاسع ، مجلد ٢٩ ، مطابع دار العربية ، بيروت ، ١٣٩٨هـ ، ص ٣٦٠ .

### ٨ - الامر بالسهولة والسماحة في الشراء والبيع والتقاضي :

فعن جابر: ان رسول الله على قال: رحم الله عبداً سمحاً اذا باع ، سمحاً اذا اشترى ، سمحاً اذا قضى ، سمحاً اذا اقتضى (١) . ومن أقواله على الأخرى التي لها انعكاساتها المباشرة على السوق وكيفية التعامل فيه الأتى :

- لا يبيع احدكم على بيع اخيه ولا يسوم على سومه .
  - تعس عبد الدينار والدرهم.
    - خالق الناس بخلق حسن .
      - ـ الدين المعاملة .
  - عامل الناس بما تحب ان يعاملوك به .
    - ـ لا ضرر ولا ضرار في الاسلام .
- مثل المؤمنين في توادهم وتراحمهم كمثل الجسد اذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحمى .

لذا فان التراحم والتعاطف والصدق والاخلاص وتحريم الغش والربا والاحتكار من الصفات الاساسية لاسلوب التعامل في السوق الاسلامية . فأهدافها هي حماية المجتمع وتوفير السلع الضرورية ووسيلتها في ذلك التنافس الخير البناء ، لما يحقق رضا الله سبحانه وتعالى والنفع العام للمجتمع .

# ثالثاً \_ تحديد الاسعار في الاسلام

بيّن الاسلام قواعـد التعامـل في السوق الاســلامية ، والمعــايير

<sup>(</sup>١) البخاري وابن ماجة ، حديث صحيح ، وكلاهما عن جابر في السيوطي ، الجامع الصغير ، المجلد الثاني ، مرجع سابق ، ص ١٢ .

الخلقية والتشريعات التي تحكم الاطراف المتعاملة في مشل هذا السوق. فتطبيق القواعد والمعايير الاسلامية والالتزام بها يؤدي الى قيام سوق مثالية بل ومثالية جداً. لكن هل هناك التزام تام من قبل المتعاملين في السوق بهذه القواعد والضوابط. وهنا يصبح السؤال عن الاجراء المكمل لهذه الضوابط لا سيما فيما يتعلق بالتسعير. فهل يحق لولي الأمر (أو السلطة الحكومية) التدخل في تحديد الاسعار في السوق مثلاً ؟ هناك رأيان حول حق ولي الأمر في التدخل في تحديد الاسعار نينهما فيما يلى : (١).

### - الرأي الأول: تحريم التسعير:

اصحاب هذا الرأي من الفقهاء امثال ابن حزم وابن الاثير ، لا يجيزون التسعير مستدلين في ذلك ببعض الأحاديث عن الرسول الله عنى أنس رضي الله عنه قال : ان الناس قالوا يا رسول الله غلا السعر فسعر لنا ، فقال : « ان الله هو القابض الباسط الرازق المسعر واني لارجو أن القى الله عز وجل ولا يطلبني احد بمظلمة ظلمتها اياه في دم ولا مال »(٢).

ايضاً روى ابو هريرة انه « جاء رجل فقال يـا رسول الله سعّـر لنا فقال بل ادعو الله ثم جاء آخـر فقال يـا رسول الله سعّـر فقال بـل الله يخفض ويرفع » (٣) .

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفصيل ارجع الى : البشري الشوربجي ، التسعير في الاسلام ، شركة الاسكندرية ، ١٣٩٣هـ .

 <sup>(</sup>٢) ابو داود والترمذي وابن ماجة ، ابن تيمية ، الحسبة في الاسلام ، مرجع سابق ،
 ص ٣٩ .

 <sup>(</sup>٣) رواه احمد وابـو داود وقـال احمد اسناده حسن ، البشري الشـوربجي ، التسعير
 في الاسلام ، مرجع سابق ، ص ؟ ص ١٨ . .

اضافة الى ذلك يورد البعض آية التراضي كدليل على عدم جواز التسعير وضمان حرية البائع في التصرف والاشتراك في تحديد الاسعار . يقول تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا اموالكم بينكم بالباطل الا ان تكون تجارة عن تراض منكم ﴾(١) .

لذا فالتسعير في نظر بعض الفقهاء مخالفة لاحاديث الرسول على الناس في استخدام اموالهم وهذا يخالف اوامر الله سبحانه وتعالى (٢).

### - الرأي الثاني: جواز التسعير بل وجوبه اذا دعت الحاجة:

يرى اصحاب هذا الرأي كابن تيمية وابن القيم وغيرهم ، ان اصحاب الرأي الأول أخذوا بظاهر الحديث ، وهو امتناع الرسول عن التسعيس ، مسع أن هذا الامتناع لا يعني بالضرورة التحريم ، لانه على لوقصد التحريم لاخبر بذلك صراحة كأن يقول لا تسعروا ، أو لا يحل التسعير . . الخ . وقد يكون لامتناع الرسول عن التسعير مبرراته ، مثل عدم وجود ضرورة لذلك أو كون الارتفاع في الاسعار طبيعياً ومرده ظروف اقتصادية حقيقية وليست مفتعلة من قبل البائعين أو المشترين ، حيث يتحدد السعر هنا وفقاً لقوى العرض والطلب ، كما يمكن اعتباره عادلاً ، وإن التدخل سيقود الى الحاق الضرر بالبائعين .

إذاً امتناع الرسول على عن التسعير ليس لكونه تسعيراً بل لعدم الحاجة اليه آنذاك ولما قد يترتب عليه من ظلم للتجار . ويرى ابن

<sup>(</sup>١) سورة النساء . آية ٢٩ .

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة ، المغني ، الجزء الرابع ، مرجع سابق ، ص ٢٤٠ .

تيمية في حديث التسعير فصية خاصة وهي ان اهل المدينة لم يكونوا بحاجة الى التسعير لان الارتفاع في الاسعار قد يكون لاسباب خارجة عن ارادة البائعين ويضيف ابن تيمية « انه اذا كان الناس يبيعون سلعهم على الوجه المعروف من غير ظلم منهم وقد ارتفع السعر ، اما لقلة الشيء واما لكثرة الخلق فهذا الى الله . فالزام الخلق ان يبيعوا بقيمة بعينها اكراه بغير حق . واما الثاني فمثل ان يمتنع ارباب السلع من بيعها مع ضرورة الناس اليها الا بزيادة على القيمة المعروفة ، فهنا يجب عليهم بيعها بقيمة المثل ولا معنى للتسعير ، الا الزامهم بقيمة المثل »(١) .

اما فيما يتعلق بآية التراضي ووجوبه بين المتعاملين فان ذلك لا ينقص حق المصلحة العامة في كفالة العدل في البيع والشراء وهو ما يتحقق بالتسعير ولا يمكن التحصن بالآية في رفض التسعير للوصول بالتجارة الى الاضرار بالآخرين . اي ان الادلة السابقة لا تجزم التحريم ، فهناك حالات تستدعي التسعير وتجعل تدخل ولي الأمر ضرورياً وهذا الرأي مبنى على الاعتبارات التالية :

### ١ - تحريم الاحتكار:

ويقصد بالاحتكار حبس الشيء عن البيع والتداول بقصد الغلاء . والاسلام يحرم الاحتكار لما له من اضرار اقتصادية واجتماعية على المجتمع .

فقد يتسبب ارتفاع الاسعار في ظهور بعض المشاكل الاقتصادية كالبطالة مثلًا والحاق الضرر بذوي الدخل المحدود ومن ثم بروز بعض

<sup>(</sup>١) ابن تيمية ، الحسبة في الاسلام ، مرجع سابق ، ص ٣٩ .

المشاكل الاجتماعية كالسرقة والجريمة بانواعها.

ويرى الفقهاء انه لكي يكون الاحتكار محرماً فانه ينبغي ان تتوفر فيه الشروط التالية :

- أ ـ ان يكون الشيء المحتكر فاضلًا عن حاجة الشخص وحاجة من يعوله لمدة سنة كاملة .
- ب ـ ان تكون السلعة محل الاحتكار من السلع الضرورية التي يتضرر الناس من حبسها ، وهـذا شيء طبيعي والا لما استطاع المحتكر ممارسة قوته الاحتكارية .
  - جــ ان يتربص بها الغلاء مع حاجة الناس اليها .
- د ـ ان تكون السلعة مشتراة ، وليست مجلوبة من اقاليم اخرى أو من غلته . لذلك يعرف ابن تيمية المحتكر بانه « الذي يعمد الى شراء ما يحتاج اليه الناس من الطعام ، فيحبسه عنهم ، ويريد اغلاءه عليهم ، وهو ظالم للخلق المشترين »(١) .

ويستدل على حرمة الاحتكار بالاحاديث النبوية الشريفة : مثل قوله يَظِيُّهُ « لا يحتكر الا خاطى » وقوله ايضاً : « من احتكر حكرة يريد ان يغلي بها على المسلمين فهو خاطىء وقد برئت منه ذمة الله » .

### ٢ ـ التسعير واجب سداً للذرائع:

وسد الذرائع من الادلة المعروفة في الفقه الاسلامي ومقتضاه هو

<sup>(</sup>١) ابن تيمية ، المرجع السابق ، ص ٣٨ ؛ ايضاً ابن قدامة المقدسي ، المغني ، مرجع سابق ، الجزء الرابع ، ص ٢٤٤ .

منع المباحات التي تفضي الى مفاسداذ ان ما يؤدي الى الحرام يعتبر حرام ويمنع (١).

وحيث ان الاصل في تحديد الاسعار هو الحرية ، الذي تحدده قوى العرض والطلب ، الا ان بعض الفقهاء والمجتهدين يرى ان من حق ولي الأمر التدخل لتحديد الاسعار اذا حاولت ولو فئة قليلة من التجار استغلال حاجة الناس للسلع ، برفع الاسعار بنسب فاحشة ودون مبرر سوى الجشع واستغلال الظروف . في هذه الحالة يمنع التجار من البيع الا بثمن المثل . والمنع هنا من مباح اذا اتخذ ذريعة لمفسدة . أي ان اطلاق الحرية في البيع والشراء دون تحديد الثمن ، كأمر مباح اصلا ، قد يكون وسيلة الى الاستغلال بكل صوره .

ومن الادلة على حجية هذا الدليل (سد الذرائع) حديث النعمان بن بشير . قال سمعت رسول الله على يقول : «ان الحلال بين وان الحرام بين وبينهما مشتبهات لا يعلمهن كثير من الناس . فمن اتقى الشبهات استبرأ لدينه وعرضه ومن وقع في الشبهات وقع في الحرام . كالراعي يرعى حول الحمى يوشك أن يرتع فيه . . الخ »(٢) ويقول على « لا يبلغ العبد ان يكون من المتقين حتى يدع ما لا بأس به حذرا مما به البأس »(٣).

<sup>(</sup>١) لمنزيد من الايضاح عن الحالات التي قند يجب فيها التسعير ، ينزجع للبشنوي الشوربجي ، التسعير في الاسلام ، مرجع سابق .

<sup>(</sup>٢) عبد العزينز بن زيد الرومي وآخرون ، مؤلفات الشيخ الامام محمد بن عبد الوهاب ، مرجع سابق ، ص ٢٨٦ .

<sup>(</sup>٣) الشوربجي ، مرجع سابق ، ص ٧٥ .

#### ٣ ـ المصلحة تقضي بالتسعير (١):

يعتد بالمصلحة كدليل شرعي وأصل من أصول الاستنباط في الإسلام وهي من أهم الادلة التي تحمل صحة القول بالتسعير ، اذ انها تسوغ تدخل الحاكم في نشاط الافراد بصفة عامة وتجعله تدخلاً شرعياً لكونه مستنداً الى مصلحة الجماعة التي تهون في سبيلها المنفعة الفردية . أي متى رأى الحاكم ان المصلحة تقتضي التسعير مثل في حالة الحرب أو الكوارث أو غيرها فله ذلك . ومما يستدل به في ذلك : قوله تعالى : ﴿ ان الله يأمر بالعدل والاحسان ﴾ (٢) وقوله على ذلك : قوله تعالى : ﴿ ان الله يأمر بالعدل والاحسان ﴾ (٢) وقوله على عليه » (٣) ويمكن تلخيص الآراء السابقة على النحو التالى :

- ١ الأصل في الاسعار وتحديدها هو الحرية ، حيث تتحدد من خلال تفاعل قوى العرض والطلب والتي تمثل السير الطبيعي للاسواق ، وضمن ضوابط واخلاقيات الاسلام التي ذكرناها .
- ٢ كمرحلة ثانية ، يتدخل ولي الأمر في تحديد الاسعار متى رأى ضرورة لذلك . فالتسعير هو للضرورة ، لذلك يجب الا يكون الا بقدر الضرورة التي تستوجبه . مثل في حالة الحاجة الشديدة للسلعة ، وظهور الاحتكارات أو وجود تواطؤ بين البائعين أو بين المشترين . . الخ . أي انه متى كان الصالح العام في التسعير فيتعين اتخاذه . وهنا ينبغي ملاحظة التالى :

١ - أن مفهوم الصالح العام مسألة تقديرية نسبية تختلف

<sup>(</sup>١) البشرى الشوربجي ، مرجع سابق .

<sup>(</sup>٢) سورة النحل ، اية ٩٠ .

<sup>(</sup>٣) الشوربجي ، ومع سابق ، ص ٨٢ .

باختلاف الزمان والمكان .

٢ ـ وجوب مراعاة العدالة في التسعير ، بحيث لا يضار المنتج أو البائع بانخفاض السعر ، ولا المشتري بارتفاعه . وللوصول الى ثمن عادل ينبغي الاستعانة برأي ذوي الخبرة من التجار وغيرهم .

# رابعاً \_ الثمن العادل (أو ثمن المثل)

الثمن العادل في مفهوم الفكر الاقتصادي الاسلامي ، هو ذلك الثمن الذي لا يلحق الضرر أو الظلم بأي طرف من المتعاملين في السوق ، سواء البائعون أو المشترون . مثل في حالة تخفيض الثمن الى الحد الذي يضار فيه البائع أو المنتج من خلال ما يتحمله من خسائر أو رفعه الى الحد الذي يضار فيه المشتري أو المستهلك من خلال ما يسببه من ارهاق على ميزانيته . ويمكن تحديد الثمن العادل في ضوء المفاهيم السابقة بانه ذلك الثمن الذي يغطي تكاليف الانتاج أو الجلب مع هامش ربحي معقول(١) . اما لو كان السعر أقل من التكاليف أو كانت نسبة الارباح منخفضة كثيراً فسيؤدي ذلك الى الحاق الضرر بالبائعين وتهيئة الظروف لظهور السوق السوداء . يقول ابن تيمية : « واذا سعر عليهم ، من غير رضا بما لا ربح لهم فيه ، ادى ذلك الى فساد الاسعار ، واخفاء الاقوات ، واتلاف اموال ذلك الى فساد الاسعار ، واخفاء الاقوات ، واتلاف اموال الناس »(٢) . اما احاق الضرر بالمستهلكين فيحدث عندما يستغل البائع ( أو المنتج ) حاجة المستهلك ( أو المشتري ) للسلعة ويطلب

<sup>(</sup>١) نسبة الربح قد تختلف من وقت لآخر تبعاً للظروف الاقتصادية السائدة . وهناك من يرى من الفقهاء بأن لا تزيد عن ثلث الثمن ولم يحددها آخرون .

<sup>(</sup>٢) ابن تيمية ـ الحسبة في الاسلام . مرجع سابق . ص ٦٧ .

ثمناً مرتفعاً. كما يمكن ان يحدث الظلم من جانب الدولة أو السلطة وذلك عند التدخل لتحديد الاثمان أو الاسعار دون أخذ ظروف السوق والتكاليف ورأي ذوي الشأن والخبرة في الاعتبار. ولتجنب امكانية حدوث هذا الظلم ومحاباة أحد الاطراف على حساب الآخر ( البائع او المشتري ) ، يجب ان تؤخذ جميع الاعتبارات في الحسبان بما فيها تكاليف الانتاج ومدى الحاجة للسلعة وكمياتها والبدائل الممكنة ومصادر عناصر الانتاج وغيرها من العوامل حتى يمكن تحديد الثمن العادل. وعليه فان تدخل الدولة في تحديد الاثمان يأتي كاستثناء وعند الخشية من الحاق الضرر بأي من الطرفين. في مثل هذه الحالة يعتبر التدخل في تحديد الاثمان المشرر الاعلى بالضرر

خامساً \_ مراقبة الاسعار في الاسلام

لضمان صلاح السوق الاسلامية وتفاعلها بما يحقق الصالح العام ، فلا بد من وجود مراقبة وجزاء يكفل التنفيذ . يقوم بهذه المهمة ما يعرف في الفقه الاسلامي بالمحتسب(٢) . ومهمته تتضمن مراقبة الاسواق والنظر في مكاييلها وموازينها ايضاً الاسعار وحالات الاحتكار والغش كما تشمل اضافة الى التجار ، الخياطين والحدادين والاطباء والصيادلة وغيرهم من أصحاب المهن المختلفة . اما المخالفة لقواعد هذا السوق فتستوجب التعزير ، وهي العقوبة فيما دون الحدود كالسجن والغرامة والمجلد وغيرها . والحسبة في الاسلام وظيفة

<sup>(</sup>۱) علي عبد الرسول . المبادىء الاقتصادية في الاسلام . مرجع سابق ، ص ١٠٠ ـ ١١٦ .

<sup>(</sup>٢) يقابلها اليوم ما يسمى « ادارة حماية المستهلك » في وزارة التجارة .

اسلامية ، اساس تشريعها قوله تعالى : ﴿ ولتكن منكم امة يدعون الى الخيسر ويسأمسرون بالمعسروف وينهسون عن المنكسر واولئك هم المفلحون ﴾ (١) . وهناك آيات كثيرة وأحاديث نبوية شريفة بهذا المعنى ، تجعل الأمر بالمعروف والنهي عن المنكسر واجباً عاماً على المسلمين كقوله تعالى : ﴿ كنتم خير امة اخرجت للناس ، تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله ﴾ (٢) . وأول من قام بهذه الوظيفة الرسول على ذلك قصته مع صاحب الطعام الذي اصابته الصماء ، الذي سبق ذكره عند النهي عن الغش . كما قيل ان الرسول السماء ، الذي سبق ذكره عند النهي عن الغش . كما قيل ان الرسول وقد سار الخلفاء الراشدين على هذا النهج ، بحيث اصبحت الحسبة وقد سار الخلفاء الراشدين على هذا النهج ، بحيث اصبحت الحسبة احدى مؤسسات الدولة الاسلامية (٢) . ويشترط في المحتسب(٤) ان يكون احدى مؤسسات الدولة الاسلامية (٣) . ويشترط في المحتسب(٤) ان يكون

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران . آية ١٠٤ .

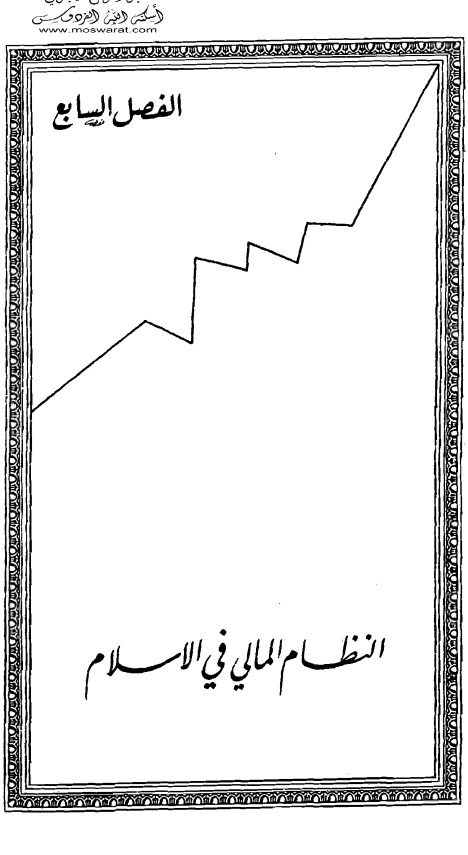
<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران . آية ١١٠ .

 <sup>(</sup>٣) محمد المبارك ، نظام الاسلام ، الاقتصاد : مبادىء وقواعد عامة ، مرجع سابق ،
 ص ٦٦ .

<sup>(</sup>٤) لاعظاء المزيد من الضوء على الوظائف التي كان يقوم بها المحتسب يورد البشري الشوربجي في كتابه: التسعير في الاسلام بعض ما كتب عن الحسبة على الفرانين والخبازين لابن الاخوة القرشي المتوفى سنة ٢٧هـ يقول فيه: « ينبغي ان يأمرهم المحتسب برفع سقائف افرانهم ويجعل في سقوفها منافس واسعة للدخان ويأمرهم بكنس بيت النار في كل تعميرة وغسل البسليت وتنظيف مائه وغسل المعاجن وتنظيفها ويتخذ لها ابراشا كل برش عليه دلوان مصلبان لكل معجنة ، ولا يعجن الاوعليه ملعبة ضيقة الكمين ويكون ملئما ايضاً لانه ربما عطس أو تكلم فقطر شيء من بصاقه أو مخاطه في العجين ، ويشد على جبينه عصابة بيضاء لئلا يعرق فيقطر منه شيء ، ويحلق شعر ذراعيه لئلا يسقط منه شيء في العجين ، واذا عجن في النهار في يده مذبة يطرد عنه الذباب » . ص ١٣١ .

مؤمناً ، مكلفاً ، قادراً على الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، عالماً بحكم الشرع فيما يأمر به وينهى عنه ، عادلًا ، مأذوناً في الحسبة من جهة صاحب الأمر .





رَفْخُ معبر (لرَّحِيُ (النَّجَرِيُ (سِكْنَهُمُ (لاَيْزُوكُ سِكْنَهُمُ (لاَيْزُوكُ www.moswarat.com

رَفْخُ عبر ((رَّعِن (الْنَجْنِي) رَّسِلَيْن (الْنِودوكِسِي www.moswarat.com

# نشأة النظام المالي وتطور مفهومه

يمكن تقسيم حاجات الانسان الى قسمين بحسب الجهة التي تقوم بتأمينها ، فهناك حاجات خاصة يسعى الفرد لتأمينها عن طريق الانفاق الخاص ، كما أن هناك حاجات عامة ، يشاركه بقية أفراد المجتمع في استهلاكها ، ويتم اشباعها وتأمينها عن طريق الانفاق العام . فالدولة مثلاً تنفق على خدمات الأمن والتعليم وانشاء الطرق وغيرها ، بينما الفرد ينفق على حاجته من الطعام والملبس والمأوى . الخ . على أن تقسيم الحاجات الى عامة وخاصة يختلف من مجتمع الى آخر حسب النظام الاقتصادي المتبع . وحتى تتمكن الدولة من تأمين مثل هذه الحاجات ينبغي تأمين الموارد اللازمة وايجاد الادارة المسؤولة ووضع الانظمة المناسبة .

من هذا المنطلق يمكن تعريف النظام المالي لدولة ما . بانه « مجموعة القواعد والقوانين التي تعنى بموارد الدولة وطرق جبايتها وأوجه انفاقها » .

لو عدنا للعصور الوسطى ـ وهي فترة ظهور الاسلام ـ لوجدنا انــه

لم تكن هناك نظم مالية في معظم انحاء اوروبا ، كما انه لم يكن هناك فصل بين مالية الاقطاعيات ومالية حكامها . الا انه بانتهاء العصور الوسطى وظهور الدول القومية وما استتبع ذلك من نشاطات ووظائف حكومية ، بدت تظهر الى السطح بعض المؤلفات لدراسة ومعالجة بعض الأمور المالية التي صاحبت قيام الدول . مثال ذلك كتاب « ستة كتب عن الجمهورية » للكاتب الفرنسي « جاك بودان » ، والذي قام بدراسة مصادر الايرادات العامة في الجزء السادس منه (۱) .

كما أدى تطبيق سياسة التجاريين ، الى ظهور مؤلفات تعنى بدراسة الآثار المترتبة على فرض الرسوم على الانتاج والتجارة وانتقاد انظمة الضرائب . ففي المانيا والنمسا مثلاً اهتم الكتاب بدراسة الاساليب العلمية لجمع الايرادات لملوكهم . واشتهر من هؤلاء الكتاب فون جوستي في مؤلفيه «علم تدبير شؤون الدولة» (سنة ١٧٥٥) و « نظام المالية » (سنة ١٧٦٦) . كما اسهم آدم سميث في كتابه « ثروة الأمم » بتطوير كثير من المفاهيم المالية وترسيخها وهي مفاهيم سبقه في الحديث عنها فون جوستي وغيره ، بحيث اعتبر آدم سميث المؤسس الحقيقي لعلم المالية العامة كما هو الحال بالنسبة لعلم الاقتصاد (٢) .

وحتى عهد قريب \_ اوائل الثلاثينات \_ كان دور الدولة يقتصر على تأمين الايرادات اللازمة لتلبية الحاجات العامة ، دون الرغبة في

<sup>(</sup>١) يوسف ابراهيم يوسف ، النفقات العامة في الاسلام : دراسة مقارنة ، دار الكتاب الجامعي ، القاهرة ، ١٩٨٠ ، ص ٣٨٩ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٣٨٩ ؛ ايضاً انظر : محمدعبد المنعم الجمال ، موسوعة الاقتصاد الاسلامي ، دار الكتاب المصري ، القاهرة ، ١٤٠٠هـ ، ص ٣٩٥ .

احداث أي تغيير في البنيان الاقتصادية و الاجتماعي . ومبعث ذلك ، هو الاعتقاد بقدرة الحرية الاقتصادية على احداث التوازن اللازم دون تدخل من الدولة . الا ان ظهور الازمات الاقتصادية التي لحقت بالاقتصاد الرأسمالي في فترة ما بين الحربين وتعاظم التيارات الفكرية الاشتراكية جعلت دور الدولة يتعدى تدبير الموارد الضرورية الى السعي لتحقيق اهداف اقتصادية واجتماعية اخرى . من هذه الاهداف اعادة توزيع الدخل والثروة والمحافظة على مستوى النشاط الاقتصادي ومعدلات النمو ومحاربة التضخم . وحتى تتحقق هذه الاهداف لم يعد توازن الميزانية العامة للدولة الهدف الرئيسي بـل أصبح الهدف هو تحقيق التوازن الاقتصادي (أو الاستقرار الاقتصادي) والاجتماعي ولو على حساب توازن الميزانية (١٠) . وسنلاحظ في بقية هذا الفصل والذي يليه ، كيف كان للنظام المالي الاسلامي السبق من حيث النشأة ومن حيث تأصيل الكثير من المفاهيم المالية ، والتي تعتبر حديثة بالنسبة للانظمة المالية المعاصرة .

أولاً \_ نشأة النظام المالي الاسلامي

تأسست الدولة الاسلامية في المدينة المنورة عندما هاجر اليها الرسول على واستقر فيها . لذلك فقد تميز ظهور مؤسساتها المالية بالتدرج لمواكبة نمو الدولة الاسلامية وتطورها . فما أن استقر الرسول على وأصحابه من المهاجرين وبدأت سمات الدولة في الظهور حتى بدأت المناوشات مع كفار قريش ويهود المدينة والمناطق المجاورة . وغالباً ما كانت تنتهي هذه المناوشات بحروب يكون النصر فيها

<sup>(</sup>١) ابراهيم فؤاد احمد علي ، الانفاق العام في الاسلام ، معهدالدراسات الاسلامية بالزمالك ، القاهرة ، ص ١٥ .

للمسلمين. ففي السنة الثانية من الهجرة كانت موقعة بدر الكبرى ، وغنم فيها المسلمون المال والسلاح. ولاختلاف الرأي حول كيفية توزيع الغنائم (مورد) نزلت الآية الكريمة في سورة الانفال في سألونك عن الانفال قل الانفال لله والرسول فاتقوا الله واصلحوا ذات بينكم واطيعوا الله ورسوله ان كنتم مؤمنين (١).

واستناداً الى ما جاء في هذه الآية الكريمة فقد قسم الرسول على الغنائم بين المسلمين ولم تخمس (٢).

بعد هذه الواقعة نقض يهود بني قينقاع عهدهم مع الرسول وناصبوه العداء ، مما دفع الرسول الشيخ الى اجلائهم الى الشام مع غنم اموالهم . وفي ذلك الوقت نزلت الآية الكريمة : ﴿ واعلموا انما غنمتم من شيء فان لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل ان كنتم آمنتم بالله وما انزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان والله على كل شيء قدير ﴾ (٣) . وتتالت الاحداث، فنكث يهود « بني النضير » عهدهم مع الرسول على بعد هزيمة أحد وحالفوا قريشاً، كما حاولوا الغدر بالرسول على . وبعد حصار استمر خمس عشرة ليلة ، صالحوا الرسول على على ان يخرجوا ولهم ما حملت الابل . وقسم الرسول الشيخ اموالهم دون الاراضي ـ على ما حملت الابل . وقسم الرسول الشيخ اموالهم دون الاراضي ـ على المهاجرين واثنان من فقراء الانصار ، اما الأرض فكان ينفق منها على

<sup>(</sup>١) سورة الأنفال ، آية ١ .

<sup>(</sup>۲) محمد ضياء الدين الريس ، الخراج والنظم المالية للدولة الاسلامية ، دار الانصار ، القاهرة ، ۱۹۷۷ ، ص ۹۰ ؛ أبو الحسن علي بن محمد المارودي ، الأحكام السلطانية في الولايات الدينية ، شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي وأولاده بمصر ، ١٣٨٦هـ ، ص ١٣٩٩ .

<sup>(</sup>٣) سورة الانفال . آية ٤١ .

اهله وما بقي ينفق في الكراع والسلاح عـدة في سبيـل الله<sup>(١)</sup>. ثم تعاقبت الاحداث مثل غزوة الاحزاب ، وحرب يهود بني قريضة ويهود خيبر . . الخ . ولم تقف انتصارات المسلمين عند حدود الجزيرة العربية ، حيث فتحت العراق والشام وسقطت امبراطورية الروم وفارس وفتحت مصر وغيرها . وكان من نتائج هذه الفتوحات ان آل الى المسلمين الكثير من الاموال والثروات اضافة الى الاراضي الشاسعة . وقد ظهر اختلاف في الرأي حلول مصير الاراضي المفتوحة ، اتبقى لاهلها أو تقسم كغنائم على جند المسلمين ، وقد كتب سعد بن ابي وقياص بعد فتح العراق الى عمر رضي الله عنه يستشيره في الأمر ، كما كتب لنفس الغرض « ابـو عبيدة » بعـد فتح الشـام فكان رأي عمـر رضي الله عنه ان تبقى الارض بأيدي اهلها ويضرب عليها الخراج وتفرض الجزية على الرؤوس، فتكون فيئاً للمسلمين، تمول منه الجيوش وينفق على المحتاجين ، الا ان هذا الرأي لم يحظ بموافقة جميع كبار الصحابة . فاحتكم عمر الى هيئة محكمين تتكون من عشرة من الأنصار ، خمسة من الاوس وخمسة من الخزرج ومما قالـه عمر رضي الله عنه في تلك المناسبة: « اني لم ازعجكم إلا لأن تشتركوا في امانتي فيما حملت من اموركم ، فاني واحد كأحدكم ، وانتم اليوم تقرون بالحق ، خالفني من خالفني ووافقني من وافقني ، ولست أريــد ان تتبعوا هذا الذي هواي ، معكم من الله كتباب ينطق بـالحق . . قد سمعتم كلام هؤلاء القوم الذين زعموا أني أظلمهم حقوقهم وأني اعوذ بالله ان أركب ظلما ، لئن كنت ظلمتهم شيئاً هو لهم وأعطيته غيرهم لقد شقیت ـ لكن رأیت انه لم یبق شيء یفتح بعد أرض كسـرى . وقد

<sup>(</sup>١) محمد ضياء الدين الريس ، مرجع سابق ، ص ٩٤ .

رأيت أن أحبس الارضين بعلوجها واضع عليهم فيها الخراج وفي رقابهم الجزية يؤدونها فتكون فيئاً للمسلمين: المقاتلة والذرية ولمن يأتي من بعدهم. أرأيتم هذه الثغور لا بدلها من رجال يلزمونها، أرأيتم هذه المدن العظام. لا بدلها أن تشحن بالجيوش وادرار العطاء عليهم. فمن اين يعطى هؤلاء اذا قسمت الارضون والعلوج؟ فقالوا جميعاً: الرأي رأيك، فنعم ما قلت وما رأيت(١).

على أن هناك موارد أخرى مثل العشور وغيرها سيأتي الحديث عنها ضمن موارد بيت المال . ومن هنا نلاحظ ان النظام المالي في الاسلام تطور بتطور موارد الدولة الاسلامية وزيادة اعبائها والتزاماتها المالية .

## ثانياً \_ بيت المال والدواوين

بيت المال هو المكان المخصص لحفظ أموال المسلمين ، كما قد يعني الجهة المسؤولة عن حفظ الأموال العامة وانفاقها . فمن حيث كونه الجهة المسؤولة عن ادارة الاموال العامة أو ما يعبر عنه بـ « الـذمة المالية للدولة » فنشأته تعود الى ظهور الدولة الاسلامية ، حيث فرضت الـزكاة وظهـر الخمس ، فكانت تجمع هذه الفرائض وتنفق في أوجه انفاقها التي حددها القرآن والسنة النبوية ، دون انتظار . وبالتالي لم تكن هناك حاجة لوجود مكان مخصص لحفظ هذه الأموال .

وعندما كثر المال في آخر عهد أبي بكر الصديق ، جعل من داره مكاناً لتجميع المال وحفظه ، مع أنه كان ينفق ساعة وروده ما استطاع إلى ذلك سبيلاً . ويعتبر الخليفة الثاني عمر بن الخطاب أول من نظم

<sup>(</sup>١) أبويـوسف يعقوب بن إبراهيم صاحب الامام ابي حنيفة ، كتاب الخراج ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٣٩٩هـ ، ص ٢٥ .

بيت المال وحفظ فيه الاموال على نطاق واسع<sup>(۱)</sup> ويمكن تقسيم بيت المال إلى عدة أقسام استناداً إلى مصادر الأموال وأوجه انفاقها . هذه الأقسام تضم<sup>(۲)</sup> :

- ١ ـ بيت مال الزكاة : ويشمل جميع انواع الزكاة .
- ٢ ـ بيت مال الاخماس : ويشمل خمس الغنائم ، خمس المعادن ،
   وخمس المستخرج من البحار .
- ٣ بيت مال الفيء: ويضم الخراج، الجنزية، العشور على غير
   المسلمين والضرائب متى وجدت.
- ٤ بيت مال الضوائع: وهذا يحوي كل مال لا يعرف له مالك أو وارث.

ومما تتميز به هذه الادارة هو انه جعل لكل قسم من بيت المال موارد ومصارف معينة ومحددة بالكتاب والسنة أو بالاجتهاد . كما تميّز بيت المال باللامركزية ، حيث جعل في كل ولاية بيت مال محلي يتولى جميع المهام في ولايته كجباية الموارد وانفاقها اضافة الى الانفاق على الجند والولاة وغيرهم . ويعتبر بيت المال المحلي حلقة مكملة لبيت المال المركزي ، اذ يمكن ان ترسل الاموال الفائضة من بيت المال المحلي الى المركزي كما يمكن تحويل الاموال من المركزي الى المحلي حسب ما تقتضيه الحاجة وتمليه الظروف . ايضاً ما يميّز بيت المال الاسلامي هو استقلالية وانفصال امواله عن أموال ولى الأمر (ان وجدت) .

<sup>(</sup>١) يوسف ابرهيم يوسف ، النفقات العامة في الاسلام ، مرجع سابق ، ص ١٥٤ .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق ، ص ١٥٦ - ١٦٣ .

ان اهداف هذا التحديث في النظام المالي الاسلامي ما كانت لتؤتي أكلها لو لم تدعم بالانظمة والاجهزة المالية المناسبة ، لرعايتها والعمل على حسن ادائها . يأتي في مقدمة هذه الانظمة الدواوين ، والحسابات المختلفة ، والميزانية (١) .

وقد تطور الديوان من مجرد سجل يحصى فيه من فرض له العطاء من المسلمين إلى أن أصبح يطلق على المكان الذي تحفظ فيه سجلات الدولة أو الادارة التي تشرف على هذه الدواوين<sup>(٢)</sup>. ففيه تحفظ سجلات بحقوق الدولة من الأعمال والأموال والجيوش والعمال وغيرها.

وأول من وضع الديوان في الاسلام هو الخليفة الثاني عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه وقيل أن سببه هو أن أبا هريرة رضي الله عنه قدم عليه بمال من البحرين بلغ حوالي خمسمائة الف درهم ، فلما استكثر عمر هذا المال وتساءل عن الطريقة المثلى لتوزيعه ، أشار عليه أحد الصحابة بتدوين ديوان كما يفعل الاعاجم . وقيل انه رضي الله عنه « استشار المسلمين في تدوين الديوان فقال له علي بن ابي طالب رضي الله عنه تقسم كل سئة ما اجتمع اليك من المال ولا تمسك منه شيئاً . وقال عثمان رضي الله عنه أرى مالاً كثيراً يتبع الناس ، فان لم يحصوا حتى يعرف من اخذ ممن لم يأخذ خشيت أن ينتشر الأمر ، فقال خالد بن الوليد ، قد كنت بالشام فرأيت ملوكها قد دونوا

<sup>(</sup>١) لمنزيد من التفصيل يرجع له: ابراهيم فؤاد احمد علي ، الموارد المالية في الاسلام ، الطبعة الثالثة ، دار الاتحاد العربي للطباعة ، القاهرة ، ١٩٧٢م ، ص ٢٧٢ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٣٨ .

ديواناً وجندوا جنوداً ، فدون ديواناً وجند جنوداً ، فأخذ بقوله »(١) .

لقد صاحب نمو الدولة وتطور ادارتها المالية تعدد موارد بيت المال وتأصلها ، فالزكاة مثلاً لم يحدد مقدارها الا بعد الهجرة ، ايضاً الموارد الاخرى لم تعرف الا بعد الهجرة وتأسيس الدولة الاسلامية في المدينة . إذ أن اقرار هذه الموارد يرتبط في تشريعه بالقواعد العامة التي بينها القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة . كما يتسم بالمرونة والاجتهاد في الرأي كلما دعت الحاجة وفيما يحقق النفع العام (٢) . وتشمل موارد بيت المال :

### ١ - الزكـاة :

وهي المورد الأول والاهم ، كما انها ركن من أركان الاسلام الخمسة ، واجبة على مختلف انواع الملكيات من نقود وعروض تجارة وأنعام والخارج من الارض . فرضت في مكة وحددت انصبتها ومقاديرها بعد الهجرة النبوية . ولأهمية الزكاة كأهم ركن من أركان النظام المالي في الاسلام سيفرد لها فصل خاص .

### ٢ ـ الفيء والغنيمة :

يعرف الفيء بانه كل ما أخذه المسلمون من غيرهم صلحاً من

<sup>(</sup>۱) ابو الحسن بن علي الماوردي ، الاحكمام السلطانية ، مرجع سابق ، ص ۱۹۹ ــ ۲۰۰

<sup>(</sup>٢) هناك بعض القواعد التي يوردها ابن خلدون ويشترط مراعاتها عند جباية الدولة لمواردها ، مثل المساواة ، عدم المحاباة ، والاعتدال ، ولمزيد من الايضاح يرجع له : ابن خلدون : مقدمة ابن خلدون ، مسرجع سسابق ، الفصل الحدادي والخمسون . ص ٣٠٢ ، الفصل الثالث والاربعون . ص ٢٨٦ .

غير قتال ، ويدخل في ذلك الخراج والجزية والعشور على غير المسلمين ومال الهدنة كأموال بني النضير . يقول تعالى : ﴿ ما افاء الله على رسوله من أهل القرى فلله وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل كي لا يكون دولة بين الاغنياء منكم . . الأية ﴾(١) .

ويعتبر الفيء مورداً عاماً يكون للرسول ولولي الأمر من بعده حق التصرف فيه بما يخدم مصلحة عامة المسلمين .

أما الغنيمة: فهي كل مال آل الى المسلمين من الكفار بالقهر والغلبة، بما في ذلك الاسرى والعتاد والأرض وغيرها. وقد أحل الله تعالى لرسوله الغنائم من الاعداء لقوله على : «أعطيت خمساً لم يعطهن أحد من الأنبياء» ثم ذكر من بينها « وأحلت لي الغنائم، ولم تحل لاحد من قبلى » (٢).

وتوزع أموال الغنيمة (دون الارض) على المقاتلين باستثناء الخمس الذي هو بمثابة مورد عام ينفق على مصالح المسلمين. وفي عهد الرسول على كما هو في الخمس يقسم الى خمسة اسهم، كما هو في الفيء، تخصص للرسول على ، وذوى القربى، واليتامى،

<sup>(</sup>۱) سورة الحشر . آية ۷ . وتشير هذه الآية الى كيفية تقسيم محمس الفيء في عهد الرسول (ص) حيث يقسم الى خمسة اسهم متساوية على حسب ما نص في الآية . اما بعد وفاة الرسول (ص) فيرى الفقهاء بأن الفيء ينفق كله في مصالح المسلمين . انظر الاحكام السلطانية للماوردي ، مرجع سابق ، ص ١٢٦ ـ ١٢٧ .

 <sup>(</sup>٢) محمد الصادق عفيفي . المجتمع الاسلامي وفلسفة المالية ، مكتبة الخانجي ، القاهرة ،
 ١٩٨٠ ، ص ٢٥٢ .

والمساكين ، وابناء السبيل ، ويستدل على ذلك بقوله تعالى : ﴿ واعلموا انما غنمتم من شيء فان لله خمسه وللرسول ولذي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل ان كنتم آمنتم بالله وما انزلنا على عبدنا يوم الفرقان يوم التقى الجمعان والله على كل شيء قدير ﴾ (١) .

#### ٣ ـ الجزيسة:

مشتقة من الجزاء ، وهي مبلغ من المال يفرض على من دخل في ذمة المسلمين وعهدهم من اهل الكتاب (٢) . وأول من فرض الجزية رسول الله على أهل هجر (٣) . فرضت في البينة الثامنة من الهجرة بعد غزوة تبوك ، وبعد فتح مكة . والاصل في مشروعيتها قوله تعالى : ﴿ قاتلوا الذين لا يؤمنون بالله ولا باليوم الأخر ولا يحرمون ما حرم الله ورسوله ولا يدينون دين الحق من الذين اوتوا الكتاب حتى يعطوا الجزية عن يد وهم صاغرون ﴾ (٤) .

ويخبرنا التاريخ ان الرسول على والخلفاء الراشدين لم يفرقوا من حيث من تفرض عليه الجزية بين العرب وغيرهم ، فكما اخذت من مجوس هجر ويهود اليمن ونصارى الشام . ويقصد بالعرب هنا أهل الكتاب اما المشركين فلا تقبل منهم لانهم عبدة أوثان وأبعد ما يكون عن روح الدين الاسلامي ، اضافة الى ان الجزية فرضت بعد فتح مكة ودخول عرب الجزيرة في الاسلام . اما ممن سبق وان فرضت عليه الجزية فيعامل مثل المسلمين

<sup>(</sup>١) سورة الانفال . آية ٤١ .

<sup>(</sup>٢) السيد سابق ، فقه السنة . الجزء الثاني ص ٦٧ .

<sup>(</sup>٣) محمد ضياء الدين الريس ، الخراج والنظم المالية . مرجع سابق . ص ٩ .

<sup>(</sup>٤) سورة التوبة . آية ٢٩ .

لحديث رسول الله ﷺ: « ليس علم مسلم جزية» . أما الأرض فيرى الفقهاء بقاءها فيئاً للمسلمين(١) .

فرضت الجزية على الذميين لقاء توفير الامن لهم وحمايتهم من أي اعتداء خارجي ، فقد رد ابو عبيدة عامر بن الجراح الجزية لأهل الشام حين علم بمهاجمة الروم لهم ، حتى تتم حمايتهم وطرد المعتدين . كما انها تدفع جزاء للذميين على كفرهم وأخذها منهم صغاراً (٢) .

بعض الكتاب ، مثل يوسف ابراهيم ، يرى ان الجزية فرضت على الذميين ، اضافة الى ما سبق ، مقابل الزكاة على المسلمين ومن مبدأ المساواة ، حيث يشترك الفريقان في الانتفاع بمرافق الدولة والأمن لهم ولأموالهم وحرية ممارسة العقيدة (٣).

واذا كانت الجزية ضريبة رؤوس فان المؤشر الحقيقي لمقدارها هو حالة الشخص المالية وما هو عليه من يسر . ومقدارها متروك لاجتهاد الولاة وان كان بعض الأئمة حدد مقدارها كالامام ابي حنيفة . ولا تجب على فقير ولا عبد ولا أعمى ولا هرم ولا امرأة ولا صغير ولا متعطل ولا مجنون . وهي أشبه ما تكون بالضريبة التصاعدية . ففي عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه حدد مقدار الجزية على الرأس

<sup>(</sup>۱) ابو عبيد القاسم بن سلام (المتوفى سنة ٢٢٤هـ). كتاب الأموال. (تحقيق وتعليق محمد خليل هراس) دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة، 1٤٠١هـ، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٢) ابو الحسن علي الماوردي الاحكام السلطانية في الولايات الدينية ، مرجع سابق ، ص ١٤٢ .

<sup>(</sup>٣) يوسف ابراهيم يوسف ، النفقات العامة في الاسلام ، مرجع سابق ، ص ٦٠ .

تبعاً لمقدرة الشخص: الغني يدفع ٤٨ درهماً ومتوسط الحال ٢٤ والفقير ١٢ درهما، ولا شيء بالنسبة للنساء والاطفال والصبيان والعاجزين.

### ٤ \_ الخسراج:

لغة تطلق على الكراء أو الأجر أو الغلة(۱) ، وفي هذا المعنى يقول تعالى : ﴿ أم تسألهم خرجا فخراج ربك خير وهو خير الرازقين ﴾(۲) اما باعتباره احد موارد بيت مال المسلمين فيعني ما تفرضه الدولة من أجر مقابل الانتفاع بالأرض الزراعية أو هو ما وضع على رقاب الأرض من حقوق تؤدى عنها(۳) . اكتمل نظام الخراج كما بينا في بداية هذا الفصل ، في عهد الخليفة الثاني عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، الذي رأى وفريق من الصحابة ان توقف الاراضي الاسلامية المفتوحة على مصلحة المسلمين ويفرض عليها الخراج . وكان من نتائج هذه السياسية(٤) :

- ١ \_ الابقاء لاهل البلاد المفتوحة اراضيهم واستمرارية الانتفاع بها .
- ٢ ـ ضمان مورد ثابت للخزينة الاسلامية مع الابقاء على قوة الجيش وذلك بابعادهم عن الاشتغال بالزراعة .
  - ٣ ـ تفتيت الثروة وعدم تكديسها في أيدي فئة قليلة من المسلمين .

<sup>(</sup>١) أبو الحسن على المارودي ، الاحكام السلطانية ، مرجع سابق ، ص ١٤٦ .

<sup>(</sup>٢) سورة المؤمنون . آية ٧٢ .

<sup>(</sup>٣) ابو الحسن المارودي ، الاحكام السلطانية ، مرجع سابق ، ص ١٤٦ .

<sup>(</sup>٤) حسن محمد العزباوي ، الموارد المالية الاسلامية والضرائب المعاصرة ، مطبعة المليجي بالجيزة ، القاهرة ، ١٣٩٦هـ ، ص ١٣ ـ ٢٠ .

### وكانت هناك طريقتان لجمع البخراج:

- ١ خراج نسبي (مقاسمة ) : ويجمع هذا النوع بعـد كل محصـول ،
   في شكل نسبة من الانتاج كالربع والثلث . . وغيره .
- ٢ خراج ثابت (وظيفي): ويسمى خراج المساحة لانه عبارة عن خراج ثابت على مساحة الارض ونوع ما زرع فيها، ويجمع عينا أو نقداً متى تمكن صاحب الارض من زراعتها.

وقد يصعب البت في أيهما الأفضل ، اذ ان لكل منهما مزاياه ، مع أن هناك من يميل الى الاخذ بنظام المساحة . فالنعيم ، على سبيل المثال ، يسرى أن الأخذ بنظام المساحة يسهل على المزارع والدولة ، حيث يجبى الخراج مرة واحدة في السنة ، كما أن مقداره معروف ويجب متى تمكن المزارع من الانتفاع بالارض(١) .

ومما ينبغي أخذه بعين الاعتبار عند تحديد مقدار الخراج: جودة الأرض، ونوع الزرع، وطريقة السقي، والقرب من التجمعات السكانية.

### ٥ ـ العشور (الضرائب الجمركية):

تعرف العشور في الفقه الاسلامي بانها ما تحصله السلطة أو الدولة على التجارة التي تمر بثغور الاسلام داخله أو خارجه سواء مر بها مسلم أو معاهد أو ذمي. ويعتبر عمر بن الخطاب أول من وضع

<sup>(</sup>١) عبد العزيز العلي النعيم ، نظام الضرائب في الاسلام ومدى تطبيقه في المملكة العربية السعودية مع المقارنة (رسالة دكتوراه ، كلية الحقوق ، جامعة القاهرة) ، الطبعة الثانية ، ١٩٧٥ ، ص ٤٢٧ ـ ٤٢٧ .

هذا النوع من الضرائب غير المباشرة ، والأصل في فرضها كما رواه القاضي ابو يوسف ان أهل منبج وهم قوم من أهل الحرب (أي مشركين ) كتبوا الى عمر بن الخطاب رضى الله عنه يطلبون السماح لهم بدخول أرض الاسلام على ان يعشروا وبعد استشارة صحابة رسول الله على على على طلبهم . وأصبحوا أول من فرضت عليهم العشور في الدولة الاسلامية . ويروى ايضاً ان أبا موسى الاشعري كتب الى عمر بن الخطاب رضي الله عنه يخبره: « ان تجاراً من قبلنا من المسلمين يأتون ارض الحرب فيأخلون منهم العشر » فكتب اليه عمر: « خنذ أنت منهم كما يأخذون من تجار المسلمين ، وخذ من أهل الذمة نصف العشر ، ومن المسلمين من كل أربعين درهماً ، وليس فيما دون المائتين شيء ، فإذا كانت مائتين ، ففيها خمسة دراهم وما زاد فبحسابه  $\mathbf{x}^{(1)}$  . والتفرقة في مقدار هذه الضريبة بين المسلمين وغيرهم راجع إلى اختلاف نصيب كل منهم في المساهمة في نفقات الدولة وحماية تغورها والجهاد في سبيل الله ، اضافة الى الأخذ بمبدأ المعاملة بالمثل.

## ٦ ـ الصدقة والانفاق في سبيل الله :

تعتبر صدقة التطوع من اكثر الاعمال تقرباً الى الله سبحانه وتعالى وقد ترك الاسلام تحديد مقدارها للشخص نفسه وتبعاً للطوارىء والحاجات الملحة العارضة التي يتعرض لها الافراد والمجتمع كالحروب والمجاعات والكوارث وغيرها . كما وعد سبحانه وتعالى المتصدقين بجزيل الثواب في الآخرة والنماء والبركة في الدنيا . يقول

<sup>(</sup>١) القـاضي ابو يـوسف صـاحب ابي حنيفـة (١١٣ ـ ١٨٢هـ) . كتـاب الخـراج . مرجع سابق ، ص ١٣٥ .

سبحانه وتعالى: ﴿ ليس البّر أن تولوًا وجوهكم قبل المشرق والمغرب ولكن البّر من آمن بالله واليوم الآخر والملائكة والكتاب والنبيين وآتى المال على حبه ذوي القربى واليتامى والمساكين وابن السبيل والسائلين وفي الرقاب وأقام الصلاة وآتى الزكاة والموفون بعهدهم اذا عاهدوا والصابرين في البأساء والضراء وحين البأس أولئك الذين صدقوا واولئك هم المتقون (١).

ويتضح مما سبق انه اضافة الى ان الصدقة صفة يتحلى بها المتقين فهي ايضاً ملزمة للمقتدرين اذا لم تكف أموال بيت المال لسد حاجة المسلمين .

يمثل ما ذكرناه من موارد ، الموارد الرئيسية التي كانت معروفة في عهد الرسول على والخلفاء الراشدين من بعده . ويمكن ان تشمل موارد بيت المال في عصرنا الحاضر ما قد تفرضه الدولة الاسلامية من ضرائب (شرعية) عند الحاجة ، وما يعود من ممتلكات الدولة العامة ونشاطاتها .

# ثالثاً \_ النفقات العامة في الاسلام (٢)

الهدف من الانفاق العام هو اشباع حاجة عامة ، ويمكن ان يكون في شكل نقدي أو عيني مثل الغلال والطعام وذلك لان الايرادات نفسها قد تكون عينية وهذا هو الغالب . وهناك ، اضافة الى

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . آية ١٧٧ .

<sup>(</sup>٢) يرجع لد: عوف محمد الكفراوي ، سياسة الانفاق العام في الاسلام ، مؤسسة شباب الجامعة ، الاسكندرية ، ١٤٠٢هـ ، ص ٣١٣ ـ ١١٧ .

الانفاق الحكومي في الدولة الاسلامية ، انفاق غير مباشر يتولاه الافراد ، مثل بعض انواع الزكاة والانفاق على الاقارب والصدقة وغيرها . وما من شك أن مثل هذا الانفاق غير المباشر يحقق حاجات عامة ويدعم الانفاق العام في تحقيق اهدافه . فالفرد هنا ينفق من الاموال التي كانت اصلا موجهة لبيت المال ، وينفقها ضمن القواعد التي تحكم انفاق بيت المال لأن اوجه الانفاق محددة في التشريع المالي الاسلامي بالقرآن والسنة والاجتهاد .

اما الحاجات العامة في الفكر الاقتصادي الوضعي فيمكن تعريفها بأنها الحاجات التي يكون استهلاكها جماعياً وينتج عنه منفعة عامة تقدرها السلطات العامة لحساب أفراد المجتمع . وتختلف هذه الحاجات العامة من دولة لأخرى بحسب ظروفها الاقتصادية والسياسية والاجتماعية . اما الحاجات العامة والأساسية في نفس الوقت فهي في الإسلام تتسع في مفهومها لتشمل كل حاجات المسلم الضرورية باعتباره عضواً في جماعة متضامنة متكاملة ويمكن إستنباطها من خطابه سبحانه وتعالى إلى آدم عليه السلام « إن لك الا تجوع فيها ولا تعرى ، وأنك لا تظمأ فيها ولا تضحى »(۱) . وقد تظهر الحاجات العامة في شكل (۱) :

١ خدمات عامة : وتشمل الأمن الداخلي والدفاع الخارجي واقامة العدل وايجاد التنظيمات الضرورية لقيام الدولة بواجباتها . فمن

<sup>(</sup>۱) سورة طه ، آية ۱۱۸ ـ ۱۱۹ . والضحى هنا يعني الشعور بحرارة الضحى او الجو بصفة عامة . وتحقيق مثل هذه الحاجة « عدم الضحى » ربما يكون المحفز لكل الإنجازات الإنسانية والحضارية الأخرى التي تهدف إلى تحقيق مستوى معيشي أفضل لبنى الإنسان .

<sup>(</sup>٢) يوسف ابراهيم يوسف ، النفقات العامة في الاسلام ، مرجع سابق ، ص ١٤٠ .

ضمن ما قامت به الدولة الاسلامية في هذا المجال ، ارسال الامراء والولاة والدعاة الى اجزاء الدولة المترامية الاطراف للقيام على ادارتها والعمل على استتباب الامن فيها وحمايتها من الاعتداءات الخارجية . . الخ .

٢ خدمات الضمان الاجتماعي: مما كان يميّز الانفاق العام للدولة الاسلامية هو تركيزها على مساعدة الفقراء والمساكين وابن السبيل والغارمين . . الخ . وهذا التركيز لم يكن من محض الصدفة بل هو دعامة من دعامات هذا النظام ، محددة بالقرآن والسنة وواجبة على الافراد والجماعات كما هي واجبة على الدولة الاسلامية . لذلك فعند عدم كفاية موارد بيت المال الاسلامي - من زكاة ، وخراج ، وجزية وعشور - لسد حاجة افراد الدولة الاسلامية ، وفي حالة خشية ولي الامر من فساد الحال ، فان له الحق ان يفرض على القادرين ما يكفي لاشباع الحاجات الضرورية لافراد المجتمع سواء من المجتمع . والاسلام لا يفرق هنا بين افراد المجتمع سواء من حيث الدين أو الجنس اذ ان قواعد التكافل تشمل الجميع .

ويلاحظ هنا ان النفقات العامة للدولة الاسلامية لا تقتصر على الخدمات العامة التي ميزت نفقات الدولة الحديثة في اوروبا حتى اوائل الثلاثينات من هذا القرن بل تعدتها للانفاق والتأثير على البنية الاجتماعية والاقتصادية للدولة . فالانفاق على البنية الاجتماعية ظاهر من سهم الفقراء والمساكين وابن السبيل . . . النخ في الزكاة والفيء وموارد الدولة الاسلامية الأخرى . اما الانفاق على البنية الاقتصادية ، فاضافة الى ما سبق تجده واضحاً في انفاق الدولة على الطرق والقنوات والأبار وغيرها من المشاريع ذات النفع العام .

# رابعاً \_ اوجه النفقات العامة للدولة الاسلامية

اوجه النفقات للدولة الاسلامية محددة بالكتاب والسنة والاجتهاد . فأوجه انفاق الزكاة منصوص عليها وليس فيها اجتهاد اما باقي الموارد كالفيء والغنيمة والخراج والجزية والعشور وما تمليه الحاجة من موارد ، فيتم انفاقها بناء على اجتهاد الأئمة . وقد كانت تنفق هذه الموارد في مصالح المسلمين عامة ، مثل اعطيات الجيش وارزاق القضاء والمعلمين والعاملين في المصالح العامة والانفاق على المرافق الضرورية لصلاح المجتمع ، كبناء القناطر والجسور وحفر الترع والأبار واعطيات الضمان الاجتماعي . وهذا بالطبع ، اضافة الى ما ينفق لسد حاجة الفقراء والمساكين وابن السبيل وفي سبيل الله . .

ويلاحظ ان التشريع المالي الاسلامي رخص لولي الأمر بالاقتراض للوفاء بالنفقات العامة ، كما اجاز له حق المطالبة بتسديد بعض الايرادات قبل حلول أوانها اذا خشي الفساد . فالرسول المتعجل عمه العباس تسديد زكاة ماله عن سنتين وذلك لحاجته لانفاقها في مصارفها المخصصة . وهنا نجد الفكر المالي الاسلامي يوجه اهتمامه الى التوازن الاقتصادي العام وان ادى ذلك الى عدم التوازن التقليدي للميزانية (التوازن الحسابي بين الايرادات والنفقات) . اما في حالة عدم كفاية الموارد اضافة الى ما يمكن اقتراضه أو تقديمه من موارد فان التشريع الاسلامي يجيز لولي الأمر عند الضرورة ان يفرض على الناس بعض انواع الضرائب التي يجب ان يكون مقدارها والحاجة لها ضمن معايير الشريعة الاسلامية . اذ ينبغي ان تكون هناك حاجة ملحة لفرضها وان تتسم بالعدل في مقدارها

ونوعها وطرق جبايتها . . الخ . ويستند في هذا الشأن الى أن من قواعد الشريعة الاسلامية «وجوب دفع الضرر الأعلى بتحمل الضرر الأدنى».

وقد تطورت النفقات العامة في عهد الـرسـول ﷺ والخلفـاء الراشدين من بعده على النحو التالى :(١)

ففي عهد الرسول على لم تكن هناك حاجة لانشاء بيت مال للمسلمين وذلك لبساطة الحياة ، ولأن الرسول الله كان يوزع ما يرد للدولة الاسلامية من موارد في اوجه انفاقها المحددة في الحال ونادراً ما يفيض من الموارد شيء . وكان معظم هذه الموارد يرجع للنواحي الاجتماعية والدفاعية ، حيث لم يكن للدولة الاسلامية في عهده المعداداً كبيرة من الموظفين الدائمين الذين يتقاضون رواتب ثابتة ودورية ، وكان الأجر على قدر العمل والعمل حسب الحاجة . فالمحارب له نصيبه في الغنيمة اذا وجدت والا يكفيه ثواب الأخرة ، وجابي الزكاة له سهم فيها كما هو موضح في القرآن الكريم وهكذا بقية الوظائف .

وفي عهد أبي بكر الصديق رضي الله عنه ، قامت حروب الردة بسبب امتناع بعض عرب الجزيرة عن دفع الزكاة ، التي كان من نتائجها تدعيم التشريع المالي في الاسلام وقواعده الاقتصادية والاجتماعية ، الا أن النظام المالي لم يختلف كثيراً من حيث الموارد وأوجه انفاقها في عهد ابي بكر عن عهد رسول الله عنه كانت توزع الموارد في الحال في اوجه انفاقها .

<sup>(</sup>١) عـوف الكفراوي ، سياسة الانفـاق العام في الاسـلام ، مرجـع سابق ، ص ٣٣ ـ ٨٢ .

ايضاً لم تكن هناك اعطية ثابتة ، وانما سار على نهج رسول الله على في تأليف قلوب بعض الناس على الاسلام أو لتثبيت الاسلام وتمكينه في قلوبهم أو على الاقل لدفع شرهم .

اما عهد عمر رضى الله عنه فقد تميز بكثرة الفتوح الاسلامية ، حيث فتحت في عهده بـلاد فـارس ومصـر واكثـر أرض الشام . ونتيجة لهذه الفتوحات فقد تعددت مسؤوليات الدولة كما زادت مواردها ( الخراج والجزية . . الخ ) وتنوعت مظالبها . وقد ادى اتصال الدولة الاسلامية بحضارات الدول المفتوحة الى اقتباس بعض النظم لحل مشكلاتها وتنظيم شؤونها (كالدواوين مثلًا). الا ان الشريعة الاسلامية هي التي تنظم الشؤون المالية في بيت مال المسلمين ( الذي انشىء في عهده ) طبقاً لقواعدها واحكامها . وفي عهده رضي الله عنه وظف القضاة والولاة ، وأصبح للمسلمين جيش يحارب ويرابط في الثغور وعلى الحدود ، كما أدى اتساع الدولة الاسلامية الى قيامها ببعض الخدمات الضرورية والتي بـدورها تستلزم انفاقاً . واخيراً ومن أموال الفيء تقررت أعطيات ثابتة لرعايا الدولة الاسلامية وقد اتبع في هذه الاعطيات مبدأ التفاضل بين الناس حسب قربهم من رسول الله ﷺ والسبق في الاسلام والمركز الاداري . وكان يعمل على رفع اعطيات عامة المسلمين لالحاقهم بذوي السابقة والفضل تبعاً لتزايد موارد الدولـة الاســــلاميــة(١) . كمــا عــرف ايضـــأ باهتمامه بتعمير الارض واصلاحها باعتبارها المورد الاقتصادي الأول،

<sup>(</sup>۱) يسروى انه رضي الله عنه لما رأى ايسراد الدولة الاسلامية قد كشر قبال : « لثن عشت الى هذه الليلة من قابل لالحقن آخر الناس بأولهم حتى يكونوا في العطاء سواء » الا انه توفي قبل ذلك . أبو يوسف ، كتاب الخراج ، مسرجع سسابق ، ص ٢٦ .

فمما كتبه لعمرو بن العاص واليه على مصر ، الاهتمام بتعمير الارض واصلاح مرافقها من ترع وجسور ، اذ حفرت في ايامه الترعة التي تصل بين النيل والبحر الأحمر ، في عام الرمادة . وقد تميز عهد عثمان رضي الله عنه بكثرة موارد الدولة الاسلامية ، مما ساعد على جزل العطاء والتوسع في منح الاعطيات والهبات والرواتب . اما عهد علي رضي الله عنه ، فاتصف بالاهتمام بالتنمية الاقتصادية والعناية بعمارة الارض ، كما اشتهر علي رضي الله عنه بالزهد على نفسه وأقرب الناس اليه(۱) .

وأخيراً يمكننا التأكيد بأن الاسلام قد أخذ بقواعد الانفاق العام التي عرفتها النظم المالية في الدولة الحديثة ، وتشمل هذه القواعد(٢):

- ١ قاعدة المنفعة : رعاها الاسلام منذ بدايته . فالانفاق في الدولة الاسلامية يجب ان يولد نفعاً (مصلحة ) لعامة المسلمين مثل الانفاق على حفر الآبار والترع والعناية بأرض الخراج . . .
- ٢ قاعدة الاقتصاد: من مبادىء الإسلام الاساسية عدم الاسراف وترشيد الانفاق. يقول تعالى: ﴿ والذين اذا انفقوا لم يسرفوا ولم يقتروا وكان بين ذلك قواماً ﴾. وكان هذا المبدأ يراعى سواء في انفاق الفرد أو الجماعة. وكان الخلفاء حريصين على تعيين الامناء الثقات على بيوت المال ولجباية الزكاة . . الخ .

<sup>(</sup>١) القاضي أبو بكر بن العربي ( ٤٦٨ ـ ٥٤٣ ) العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي ﷺ ، ( تحقيق وتعليق : محب الدين الخطيب ) المطبعة السلفية ومكتبتها ، ١٣٩٦هـ .

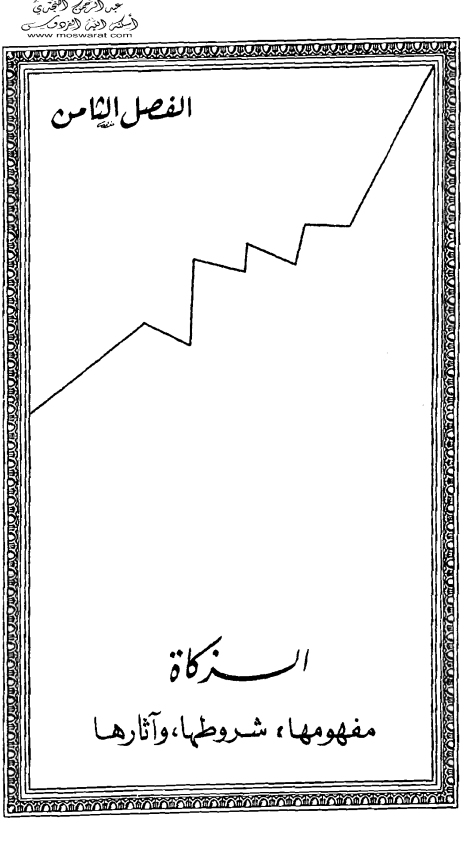
<sup>(</sup>٢) يـوسف ابراهيم يـوسف ، النفقات العامة في الاسلام : دراسة مقارنة ، مـرجع سابق ، ص .

" قاعدة سبق الترخيص: وهذه القاعدة مع حداثتها في الغرب، الا انه كان يؤخذ بها في الدولة الاسلامية منذ تأسست. والسلطة المراقبة في الدولة الاسلامية كانت تتمثل في أهل الحل والعقد. فمثلاً رواتب ابي بكر وعمر تقررت من بيت المال بعد التشاور وموافقة اهل الحل والعقد. ايضاً كانت هناك رقابة شديدة من قبل الخلفاء على الولاة. فقد كان عمر رضي الله عنه يحصي اموال الولاة قبل وبعد ولايتهم ليعرف مدى نزاهتهم.

وستناقش الآثار الاقتصادية للانفاق ضمن آثار انفاق حصيلة الزكاة في الفصل اللاحق .

رَفَّحُ حبر ((رَجِحَ) (الْجَثِّرِيَّ (السِّكِيّرِ) (الْإِرْ) (الْإِرْ) www.moswarat.com





رَفَحُ حبس (ارَجَنِ) (الْفَجَنَّ يُ (أُسِلَتِرَ) (الِنْرَ) (الِنْرَاكِ وَكَرِيبَ www.moswarat.com



للزكاة في اللغة معان عدة منها الطهارة اذ يقول سبحانه وتعالى : ﴿ قد أفلح من زكاها ﴾ أي طهرها من الذنوب والآثام . كما قد تأتي بمعنى النماء والبركة . وشرعاً : هي الصدقة المقدرة التي فرضها الشارع في أموال الأغنياء لمن يستحقونها(١) .

تأتي أهمية الزكاة بالنسبة لهذا الكتاب من كونها اداة مالية هامة ، نجدها في جانب الايرادات المالية للدولة الاسلامية كما نجدها في جانب النفقات وهي بلا شك جوهر السياسة المالية الاسلامية وذات تأثير كبير ، اقتصادي ومالي واجتماعي .

# أولًا ـ حكم الزكاة وشروط وجوبها

الزكاة فرض عين وركن من أركان الاسلام الخمسة ، فرضها سبحانه وتعالى على كل مسلم - ذكر أو انثى - مالك للنصاب . وكما ان الزكاة طهارة للمال بأداء حقه فهي ايضاً طهارة للنفس والقلب من

 <sup>(</sup>١) علي البدري احمد الشرقاوي ، الزكاة وأثرها في التأمين الاجتماعي ، دار الكتـاب
 الجامعي للطبع والنشر والتوزيع ، القاهرة ، ١٤٠٠هـ ، ص٧ .

الشح وحب الذات. وهي بمثابة تنظيم اجتماعي يبين حقوق الفقراء الواجبة في أموال الاغنياء. لذلك فهي ليست من قبيل الاحسان الاختياري بل واجب اوجبه الله تعالى حيث يقول سبحانه: ﴿ خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها ﴾ (١) . ولم تكن الزكاة في بادىء الأمر محددة من حيث مقدارها أو طرق جبايتها أو انفاقها ، انما كانت حقاً للفقراء في أموال الاغنياء ، بينما ترك حق تقديرها وانفاقها للوازع الديني والنفوس العامرة بالايمان. وعندما هاجر على المدينة اسند سبحانه وتعالى مهمة اخذها الى رسوله يك بوصفه ولي الامر في قوله تعالى : ﴿ خذ من أموالهم صدقة ﴾ ، ومن ثم تحددت مقاديرها وشروطها(٢) ، ومن شروط وجوبها التالي :

### ١ - الإســـ الم

هناك شبه اجماع بين علماء المسلمين على أن الزكاة لا تجب الا على المسلم لانها ركن من أركان الاسلام . ويستدل على ذلك بحديث معاذ بن جبل عندما بعثه على اليمن اذ قال له : « انك تأتي قوماً من أهل الكتاب ، فليكن أول ما تدعوهم اليه : شهادة ان لا الله ، وان محمداً رسول الله ، فان هم اطاعوك لذلك ، فأعلمهم ان الله قد فرض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة ، فان هم أطاعوك لذلك ، فأخبرهم ان الله قد فرض عليهم صدقة تؤخذ من اغنيائهم فترد على فقرائهم »(٣) . ولا تجب الزكاة على غير المسلم من اغنيائهم فترد على فقرائهم »(٣) . ولا تجب الزكاة على غير المسلم

<sup>(</sup>١) سورة التوبة . آية ١٠٣ .

 <sup>(</sup>٢) ابراهيم عثمان الشعلان ، نظام مصرف الزكاة وتوزيع الغنائم في عهد عمر بن
 الخطاب رضي الله عنه ، مطابع الاشعاع ، الرياض ، ١٤٠٢هـ ، ص ٣٩ .

<sup>(</sup>٣) ابو عبد الله بن محمد بن اسماعيل ابن بردزبه البخاري الجعفي ، صحيح البخاري ، الجزء الثاني ، دار احياء التراث العربي ، بيروت ، ص ١٣٠ .

لأنها تكليف مالي اسلامي يؤخذ من الاغنياء لينفق على الفقراء والمساكين وابن السبيل وفي سبيل الله ، وهذا يشمل الانفاق لاعلاء كلمة الله ونصرة الاسلام . . الخ . اضافة الى ذلك فالزكاة شعيرة من شعائر الاسلام الكبرى . وهناك رأي آخر يؤيده المالكية مفاده ان الاسلام شرط للصحة لا للوجوب . فالزكاة لا تجب على غير المسلمين من حيث هي عبادة وشعيرة ، انما يمكن أخذها من غير المسلمين باعتبارها ضريبة حتى ينفق منها على الفقراء وحتى يتساوى افراد المجتمع في تحمل الاعباء المالية (۱) .

### ٢ ـ التمتع بالاهلية الكاملة:

يرى الجمهور وجوب الزكاة في مال الصبي والمجنون بينما ذهب الحنفية الى أن الزكاة لا تجب في مالهما الا في النزروع والثمار. ويرجع الخلاف الساساً الى اختلاف الفريقين حول طبيعة الزكاة . فالقائلون بأن الزكاة عبادة محضة كالصلاة والصوم ، اشترطوا فيمن تجب عليه الزكاة البلوغ والعقل ، لان التكليف بالعبادات لا يتم الا بهما . ويؤكده قوله على " « رفع القلم عن ثلاثة : عن الصبي حتى يبلغ ، وعن النائم حتى يستيقظ ، وعن المجنون حتى يفيق " (١) ورفع القلم هنا يعني سقوط التكليف . اما اصحاب الرأي الثاني الراجح فهو أن الزكاة تكليف مالي اسلامي ، يتعلق بالمال دون النظر الى كون مالكه كامل الاهلية أم لا ، ولا فرق بين كون صاحب المال

<sup>(</sup>۱) يوسف القرضاوي ، فقه الزكاة : دراسة مقارنة لاحكامها وفلسفتها في ضوء القرآن والسنة ، الجزء الأول ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ۱٤۰۱هـ ، ص ۹۸ .

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، الجزء الثاني ، مرجع سابق ، ص ٦٢٢ .

راشداً أم لا . ويستدل على ذلك بأن الآيات والاحاديث الصحيحة تنص على وجوب الزكاة في أموال الاغنياء وجوباً مطلقاً ، ولم تستثن صبياً ولا مجنوناً ، كما في قوله تعالى : ﴿خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها﴾ ، وفي وصية الرسول على لمعاذ بن جبل « فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة في أموالهم تؤخذ من أغنيائهم وترد الى فقرائهم » وأيضاً حديث الرسول على في فيما رواه الطبراني في الاوسط عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله على « اتجروا في اموال اليتامى لا تأكلها الزكاة »(١) .

## ٣ ـ تمام الملكيــة:

أي أن يكون الشخص حائزاً للمال ومنفرداً في التصرف فيه ولم يتعلق به حق لغيره .

#### ٤ ـ النمـاء:

وهو أن يكون المال محل الزكاة نامياً حقيقة ، أو قابل للنماء ، مثل الخارج من الارض والانعام السائمة وعروض التجارة ، أي أن يدر المال على صاحبه دخلاً أو غلة أو ايراداً ، وقد اعفي المال غير النامي من الزكاة مثل اثاث المنزل ودور السكن وغيرها . دليل ذلك ان الرسول على لم يوجب الزكاة في الاموال المقتناة للاستعمال الشخصي ، كما في الحديث الصحيح «ليس على المسلم في فرسه ولا عبده صدقة »(۲) . ولم يفرض النبي الزكاة الا في الاموال النامية

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ٦٢٢ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم وصححه النووي ، القرضاوي ، فقه الزكاة ، الجزء الأول ، مرجع سابق ، ص ١٤٠ .

المغلة أو القابلة للنماء ، كالانعام السائمة ، والزرع ، والثمار ، والنقود ، والكنوز ، والمعادن . . اللخ .

### ٥ ـ بلوغ النصاب :

اشترط الاسلام لوجوب الزكاة في المال بلوغه مقداراً محدداً يسمى «النصاب» فأحاديث الرسول على تخبر بإعفاء ما دون الخمس من الابل والاربعين من الغنم ومائتي درهم من الفضة وخمس اواق أو عشرون ديناراً من النهب وما دون خمسة أوسق من الحبوب . . النخ (۱) . والحكمة في اشتراط النصاب أن الزكاة تؤخذ من القادرين لتعطى للمحتاجين ، ولا يتحقق ذلك الا اذا اخذت من مال يحتمل المواساة . يقول هي « لا صدقة الا عن ظهر غني »(۱) . لذا فلا

<sup>(</sup>۱) ينبغي ملاحظة الفرق بين النصاب ، وهو الحد الادنى لوجوب الزكاة ، وسقدار الزكاة ، وهو ما ينبغي اخراجه متى بلغ المال محل الزكاة نصاباً . فنصاب الفضة مثلاً مائتا درهم ، أي انه متى بلغت ثروة شخص مائتا درهم وتوفرت فيها الشروط الأخرى كحولان الحول وغيرها ، وجب اخراج ربع العشر وهو ٢,٥ في المائة وكل مبلغ يزيد بحسابه . ونفس الشيء يقال عن الانعام والخارج من الارض وعروض التجارة . وهنا ينبغي الاشارة الى أمرين :

أ ـ تحدد نصاب النقود ( الآثمان ) في السنّة بالنسبة للذهب والفضة وهي النقود المتداولة آنذاك ، اما الآن وأصبح الذهب في حكم السلع فينبغي اجتهاد العلماء في تحديد مقدار نصاب النقود بالعملات المختلفة كالريال مثلاً . وعلى سبيل المثال فقد قدر القرضاوي نصاب النقود في وقتنا الحاضر بما يعادل ٨٥ جراماً من الذهب . المرجع السابق ، ص ٢٥٥ .

ب ـ ظهرت أنواع جديدة من الاموال (أو الشروة) لم تكن معروفة في صدر الاسلام كالأسهم والسندات والمصانع ومشاريع الاسكان وغيرها . ومع ان هناك اجتهادات لبعض العلماء في هذه المواضيع ، الا ان الامر لا زال بحاجة الى مزيد من الاهتمام والاتفاق .

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري : انظر الفرضاوي ، مرجع سابق ، ص ١٥١ .

عجب ان تجد التشريعات الضريبية الحديثة تعفي ذوي الدخل المحدود من الضرائب أو تخفيضها على شرائح الدخل الدنيا ، والتي طبقها الاسلام منذ أربعة عشر قرناً من الزمان .

#### ٦ - حولان الحول:

ومعناه - أن يمر على المال «النصاب » في ملك صاحبه اثني عشر شهراً قمرياً ، باستثناء الزروع والثمار والعسل والمستخرج من المعادن والكنوز ونحوها اذ لا يشترط لها الحول . ويعلل ابن قدامة في «المغني » اسباب اشتراط الحول في الاثمان والسائمة وعروض التجارة بقوله « ان ما اعتبر له الحول مرصد للنماء . فالماشية : مرصدة للدر والنسل . وعروض التجارة : مرصدة للربح وكذا الاثمان فاعتبر له الحول . لأنه فيطنة النماء ، ليكون اخراج الزكاة من الربح ، فانه أسهل وأيسر . . ولان الزكاة تتكرر في هذه الأموال فلا بيد لها من ضابط كيلا يفضي الى تعاقب الوجوب في الزمن الواحد مرات ، فينفذ مال المالك . اما الزروع والثمار : فهي نماء في نفسها تتكامل عند اخراج الزكاة منها . فتؤخذ الزكاة منها حينئذ ، ثم تعود في النقص لا في النماء . فلا تجب فيها زكاة ثانية لعدم ارصادها النماء » (۱) .

# ثانياً \_ مصارف الزكاة ( اوجه انفاقها )

مما يميز الزكاة عن غيرها من موارد بيت المال كالخراج ، والعشور ، والجزية وغيرها ، ان أوجه انفاقها محددة بالكتاب والسنة . فجبايتها (كغيرها من الموارد) ليست غاية في ذاتها بحيث تترك لاجتهاد ولي الأمر ، وذلك لان لها اهداف اجتماعية واقتصادية وروحية

<sup>(</sup>١) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، الجزء الثاني ، مرجع سابق ، ص ٦٢٥ .

معينة (سنتعرض لها في آخر الفصل). ويتم تحقيق هذه الأهداف التي خطها الاسلام من خلال توجيه موارد الزكاة الى مصارفها الثمانية التي بينها القرآن الكريم في قوله تعالى: ﴿ انما الصدقات للفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم وفي الرقاب والغارمين وفي سبيل الله وابن السبيل فريضة من الله والله عليم حكيم ﴾(١).

الا ان تحديد الاسلام لهذه المصارف لا يعني وجوب قسمة الزكاة بينها . فكما يجوز توزيعها بين المصارف الثمانية إن وجدت ، يجوز الاكتفاء ببعضها ، كما يجوز الاقتصار على صنف واحد أو شخص واحد . فقد روي عن النخعي قوله : « ان كان المال كثيراً يحتمل الاصناف قسم عليهم ، وان كان قليلاً جاز وضعه في صنف واحد » . وقال مالك : « يتحري موضع الحاجة منهم ويقدم الأولى فالاولى »(٢) .

كما يلاحظ ايضاً ان استحقاق الزكاة والتصرف في حصيلتها يتم وفق مقاييس دقيقة وذات ابعاد اقتصادية واجتماعية هامة . فهناك اربعة من الاصناف السابق ذكرها ، يملكون الزكاة متى حصلوا عليها ولا يراعى حالهم بعد الدفع لأن هدفها هو اصلاح حالهم . وتشمل هذه الاصناف الفقراء والمساكين والعاملين عليها والمؤلفة قلوبهم . اما الاربعة الاصناف الاخرى ، الغارمون ، وفي الرقاب ، وفي سبيل الله وابن السبيل ، فيشترط لاخذهم الزكاة ان يصرف في الجهة التي استحقوا الاخذ لاجلها والا استرجعت منهم ٣٠) .

<sup>(</sup>١) سورة التوبة \_ آية ٦٠ .

<sup>(</sup>٢) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، الجزء الثاني ، مرجع سابق ، ص ٦٦٨ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٦٧١ .

وفيما يلي نتعرض بايجاز لهذه المصارف على النحو التالي : (١)

ا ـ الفقراء والمساكين: الفقراء والمساكين هم أشد الناس عوزا وحاجة، وحيث ان الهدف الرئيسي للزكاة هو القضاء على الفقر والحاجة، فقد جعل الفقراء والمساكين في مقدمة مستحقي الزكاة. ويمكن الاستدلال على ذلك بتعدد الاحاديث عن الرسول ولي في هذا الشأن. ففي حديث معاذ بن جبل حين ارسله الرسول المن اليمن يقول عليه السلام: «اعلمهم أن عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم وترد على فقرائهم».

والفقراء والمساكين هم أهل الحاجة والعوز والفرق بين الاثنين هو فرق في درجة الحاجة وسلوك كل منهما لمواجهة هذه الحاجة . وقد عرف الماوردي الفقير بانه الذي لا شيء له ، اما المسكين فهو الذي له ما لا يكفيه ، أي ان الفقير اسوأ حالاً من المسكين . وهناك من الحنفية وغيرهم من يرى ان المسكين أسوأ حالاً من الفقير(٢) . ومع ذلك فالتفريق بين الاثنين ليس ذو أهمية كبرى ، فالصنفان هم الاكثر عوزاً في المجتمع .

٢ ـ العاملون عليها: وهم من يقوم بجباية الزكاة وحفظها وتوزيعها على مستحقيها ، أو بمعنى آخر الجهاز الاداري الذي يشرف على هذه الوظيفة الاسلامية . واقرب ما يكون لهذا الجهاز في عصرنا الحاضر هي « مصلحة الزكاة والدخل » في المملكة . يعطى العامل من الزكاة ما يكافيء وظيفته من اجرحتى ولو كان غنياً . وقد اشترط

<sup>(</sup>١) القرضاوي ، فقه الزكاة ، مرجع سابق ، ص ٥٤١ ـ ٦٨٥ .

<sup>(</sup>٢) الماوردي ، الاحكام السلطانية ، مرجع سابق ، ص ١٢٢.

الفقهاء في هذه الفئة عدة شروط كالاسلام والاهلية والعلم والامانة .

ويجدر الاشارة هنا الى ان جباية الزكاة تعتبر من وظائف الدولة الاسلامية اقتداء بالرسول على والسلف الصالح من الخلفاء الذين كانوا يبعثون بالجباة لجمع الزكاة ومن ثم توزيعها على مستحقيها وفق تنظيمات معينة.

٣- المؤلفة قلوبهم: روى الطبري عن قتادة «ان المؤلفة قلوبهم اناس من الاعراب ومن غيرهم كان النبي على النبي الله الناس التي كيما يؤمنوا(١) ». لذلك فالمؤلفة قلوبهم هم تلك الفئة من الناس التي يراد تأليف قلوبها بالاستمالة الى الاسلام، او الثبيت عليه، او بكف شرها عن المسلمين أو نصرهم ومؤازرتهم على عدوهم، سواء أكانوا مسلمين أو غير مسلمين. ويصنف الماوردي المؤلفة قلوبهم الى اربعة اصناف. صنف يتألفهم لمعونة المسلمين وآخر للكف عن المسلمين، وثالث لرغبتهم في الاسلام، اما الصنف الاخير فلترغيب المسلمين، وثالث لرغبتهم في الاسلام، اما الصنف الاخير فلترغيب قربهم وعشائرهم في الاسلام. ويجوز ان يكون ضمن هذه الاصناف مسلمين، اما المشركين فلا يعطون من مال الزكاة، انما يمكن اعطائهم من الفيء(٢).

٤ - في الرقاب: عندما ظهر الاسلام، كان الرق احد مقومات المجتمع الاقتصادية والاجتماعية، كما كان احد مقومات العلاقات الدولية في حالة الحرب. وقد كان من الصعب الغاء الرق دفعة واحدة لما قد يسببه من اضرار اجتماعية واقتصادية. اضافة إلى أنه

<sup>(</sup>١) القرضاوي ، فقه الزكاة ، مرجع سابق ، ص ٥٩٧ .

<sup>(</sup>٢) الماوردي ، الاحكام السلطانية ، مرجع سابق ، ص ١٢٣ .

سيفقد المسلمين احد ادوات المعاملة بالمشل في الحروب حيث كان خصوم الاسلام يسترقون المسلمين متى استطاعوا الى ذلك سبيلا . لذلك اوجد الاسلام عدة قنوات يمكن من خلالها انهاء العبودية بصورة تدريجية . من هذه القنوات ما يسمى بـ « المكاتبة » وهي شراء العبد نفسه من سيده ، أو قيام شخص آخر بشراء الرقيق واعتاقه . وقد دعم الاسلام هذا الاتجاه بتخصيصه سهما من الزكاة لمساعدة المكاتبين من الرقيق ، كما مكن دافعي الزكاة من انفاقها في شراء العبيد وتحريرهم كما كان يفعل خيار الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم .

٥ ـ الغارمون: الغارم هو الذي عليه دين في غير معصية الله.
 وقد يكون الغرم نتيجة دين لمصلحة الشخص نفسه كنان يستدين في نفقة أو زواج أو يتلف شيئاً لغيره ولا يستطيع السداد، أو نتيجة تعرضه لكارثة من كوارث الدنيا.

يعتبر سهم الغارمين نوع من التأمين الاجتماعي الذي اوجده الاسلام لزيادة التكافل بين افراد المجتمع ولضمان الاستقرار النفسي والاقتصادي للفرد والمجتمع .

وقد يكون الغرم نتيجة دين لمصلحة المجتمع ، كاصلاح ذات البين أو القيام بعمل خيري يعود نفعه على المجتمع كبناء مستشفى أو مدرسة أو غيرها . وعليه يستحق الغارم المساعدة من مال الزكاة .

٦ - في سبيل الله: ويقصد بها الانفاق على المجاهدين (الغزاة) في سبيل الله (الجهاد) لتأمين ما يحتاجونه من تموين وسلاح وذخيرة وغيرها من الامور الضرورية للجهاد كما يعطون نفقة ذهابهم وعودهم ان عادوا.

٧- ابن السبيل: وهو المسافر في غير معصية ، المنقطع الغريب . ويعطى من الزكاة ما يكفيه لاكمال سفره . ويعتبر هذا السهم أحد أدوات التكافل الإجتماعي بين افراد المجتمع المسلم .

وقد أوجد عمر بن الخطاب رضي الله عنه داراً خاصة لمساعدة المسافرين والمنقطعين في سفرهم سميت به «دار الدقيق» كما أوجد عمر بن عبد العزيز منازل معلومة على الطرقات لنفس الغرض (١).

# ثالثاً \_ الفرق بين الزكاة والضريبة (١)

هل الزكاة ضريبة اسلامية كما يحلو للبعض تسميتها؟ كلا، النزكاة ليست ضريبة وان كان هناك بعض اوجه الشبه بينهما، فالزكاة يجب ان تسمى زكاة لما لهذا الاسم من دلالة في المعنى لا توجد في الضريبة. فالضريبة كما يعرفها علماء المالية: هي تكليف مالي، يفرضه ولي الأمر وفقاً لمعايير معينة ويلتزم الممول بادائها لتستخدم حصيلتها في تغطية النفقات العامة اضافة الى تحقيق بعض الاهداف الاقتصادية والاجتماعية والسياسية.

اما الزكاة فهي حق معلوم للفقراء والمساكين وسائر المستحقين في أموال الاغنياء . وهي تكليف مالي اسلامي يلزم المسلم شكراً لله على نعمائه وتقرباً اليه وتزكية للنفس والمال .

<sup>(</sup>١) القـرضاوي ، فقه الزكاة ، مرجع سابق ، ص ٦٧٤ ـ ٦٧٥ .

 <sup>(</sup>٢) يقصد بذلك الضرائب في العصر الحاضر ، سواء كانت ضرائب دخل أو ثروة أو غيرها .

من هنا نلاحظ انه وان كان هناك بعض اوجه الشبه فان اوجه التغاير بينهما اكثر عمقاً ووضوحاً . فمن أوجه الشبه بينهما وجود عنصر الالزام في دفعهما أو اخراجهما ، فتدفع الضريبة الى السلطة العامة ممثلة في جهاز الضرائب، وتدفع الزكاة الى العاملين عليها أو مصلحة الزكاة . وكما انه ليس لاي من الزكاة أو الضريبة نفع خاص يعود على الفرد مباشرة فان لهما منافع عامة ، اقتصادية واجتماعية وسياسية ومالية ، وهذه المنافع بلا شك اوسع واشمل في حالة الزكاة منها في حالة الضريبة .

أما أوجه التغاير بينهما فيمكن ايجازها في النقاط التالية (١):

- \*- الاختلاف في المفهوم نفسه ، فالزكاة في اللغة تعني الطهارة والنماء والبركة ، بينما الضريبة لفظة مشتقة من ضرب عليه الغرامة أو كلفه بها ، ولا شك أن الكلمتين لهما وقع مختلف على النفس الانسانية .
- ٢ النزكاة تكليف مالي اسلامي وركن من أركان الاسلام ، فرضت على المسلم شكراً لله تعالى وتقرباً اليه . أما الضريبة فهي التزام مدني نحو السلطة خالية في الغالب من كل معاني العبادة والتقرب الى الله . وقد فرضت الزكاة على المسلمين بينما تلزم الضريبة جميع ابناء الدولة بصرف النظر عن معتقداتهم .

<sup>(</sup>۱) القرضاوي ، فقه الزكاة ، مرجع سابق . ص ۹۹۸ ؛ ايضاً : محمد الصادق عفيفي ، المجتمع الاسلامي وفلسفته المالية والاقتصادية ، مرجع سابق ، ص ١٧٤ ؛ عبد العزيز العلي النعيم ، نظام الضرائب في الاسلام ومدى تطبيقه في المملكة العربية السعودية مع المقارنة ، مرجع سابق ، ص ١٠٨ .

- ٣- تتسم الزكاة بالثبات من حيث المقدار والنصاب، والديمومة من حيث الزمان، والعالمية من حيث المكان. فلا مجال لتغيير مقاديرها تبعاً لتغيير الزمان والمكان. الخ. ولا تتوفر هذه الصفات في الضرائب. ففرضها من عدمه أو تقدير نصابها أو مقدارها أو وعائها تحكمه الظروف الخاصة لكل بلد.
- عـ مصارف الزكاة محددة بالقرآن والسنة ، وهي مصارف ذات طابع انساني ، اما الضريبة فتصرف لتغطية النفقات العامة للدولة وبالتالي تختلف آثارها الاقتصادية والاجتماعية .
- العلاقة في دفع الزكاة هي بين العبد وخالقه ، يخرج الزكاة شكراً الله وطلباً للمغفرة والشواب . اما في الضريبة فالعلاقة هي بين المكلف وبين السلطة الحاكمة التي تلزم بدفعها . لذا ففي حين يحرص المسلم على اخراج الزكاة حرصاً على مثوبة الله ورضاه ، نجد الفرد يتهرب من دفع الضرائب متى وجد الى ذلك سبيلاً .

وهذا يعني أن للزكاة اهدافاً روحية وخلقية اضافة الى الاهـداف المادية ، اما الضريبة فأهدافها مادية بحتة .

## رابعاً \_ الآثار الاقتصادية للزكاة

سبق وان اشرنا الى ان الـزكاة حق للفقـراء في اموال الاغنياء . ومتى التزم المسلمون باخراج هذا الحق وانفاقـه في مصارفـه التي بينها القـرآن الكريم والسنـة المطهـرة ، فسيكـون في حـوزة المسلمين اداة متميزة من أدوات السياسـة الماليـة لا تضاهي(١) . فالافراد ملتـزمـون

<sup>(</sup>١) تختلف الزكاة ، اذا صح تصنيفها كـأداة من أدوات السياســـة الماليـــة ، عن أدوات ۗ

روحياً باخراج الزكاة كما هم ملزمون مادياً باخراجها . كما تتصف بشموليتها للموارد والاموال النامية والقابلة للنمو ، ودوريتها اذ هي سنوية مثل في حالة النقود والانعام والتجارة أو عند الحصاد مثل في حالة الزرع وبعض الأنواع الأخرى . وتتميز ايضاً بالدقة المتناهية في تحديد النصاب ومقدار الزكاة واختيار شرائح المستحقين .

ويترتب على انفاق حصيلتها سريان سلسلة من التفاعلات الاقتصادية المختلفة ذات المردود الايجابي على المستويين الفردي والجماعي . كما تزيد من عرى التماسك والتكافل الاجتماعي ، مما يوجد في النهاية مجتمعاً قوياً متماسكاً .

سنناقش في هذا الجزء ، دون اسهاب ، آثار الزكاة على كل من الانتاج القومي ، الاستثمار القومي ، التشغيل والتوظيف ، تقريب الفجوة بين طبقات المجتمع ، واخيراً التنمية الاقتصادية والاجتماعية .

١- الانتاج القومي : يؤثر انفاق حصيلة الزكاة على الانتاج (أو الناتج) القومي من خلال عدة قنوات ، يأتي في مقدمتها الانفاق على الفقراء والمساكين بالكاد على الفقراء والمساكين بالكاد يستطيعون سد جزء يسير من حاجاتهم الضرورية فمن الطبيعي ان يوجهوا معظم دخلهم من الزكاة الى تأمين هذه الضروريات . بمعنى آخر ، لأن الميل الحدي للاستهلاك عند الفقراء والمساكين ، في ظل الظروف العادية ، اكبر من الميل الحدي للاستهلاك عند الزكاة للاستهلاك عند الزكاة الميل الحدي اللاستهلاك عند النقراء عند النقراء عند الاغنياء ، مما يجعل معظم عائداتهم من الزكاة

السياسة المالية المعاصرة من حيث ثبات مقاديرها وشموليتها . . الخ ، فأدوات السياسة المالية قابلة للتغيير تبعاً للظروف الاقتصادية بعكس الزكاة .

تتسرب الى السوق على هيئة طلب فعال ، أكبر من لو احتفظ الاغنياء بحصيلة زكاتهم . ومن ثم يزيد المنتجون من انتاجهم لمواجهة الطلب المتزايد على سلعهم وخدماتهم . ويستتبع ذلك زيادات متتالية في معدلات الاستثمار القومي والتكوين الرأسمالي والتشغيل والدخل القومي .

أما القناة الأخرى التي يتم من خلالها التأثير على الانتاج القومي فهي «سهم الغارمين». اذ ان من حسنات هذا السهم، اضافة الى تعويض المدينين عن ما يلحق بهم من خسائر، يخلق نوعاً من الاطمئنان لدى المتعاملين (الدائن والمدين)، ويدعم الائتمان والاستقرار الاقتصادي ويعمل على تشجيع اصحاب المهارات على الدخول في الاستثمارات الحلال والبذل في المصالح العامة.

الاستثمار القومي: يؤثر الإلتزام باخراج الزكاة على الاستثمار ومعدل نموه عبر اكثر من طريق. فهو من جانب محفز لمالك النصاب على استثمار امواله والا تعرض للخسارة المادية بمقدار ما يدفعه سنوياً من زكاة أي ان الالتزام باخراج الزكاة يحد من الاكتناز ويدفع نحو الاستثمار لتفادي تآكل أصل المال بمقدار الزكاة. ونجد مصداق ذلك في قول الرسول على : « اتجروا في مال اليتيم حتى لا تأكله الصدقة : وقيل الزكاة »(١).

من جانب آخر ، فان انفاق الـزكاة على مستحقيهـا سيقود ـ كما سبق ايضاحه ـ الى زيادة دخول الفقـراء والمساكين وغيـرهم ومن

<sup>(</sup>١) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، الجزء الثاني ، مرجع سابق ، ص ٦٢٢.

ثم زيادة انفاقهم الاستهلاكي نظراً لان الميل الحدي للاستهلاك لديهم اكبر. ولمواجهة الزيادة في الظلب على السلع والخدمات سيزيد المنتجون من انتاجهم مما يعني المزيد من الاستثمارات، ومن ثم الدخل القومي فالاستثمار وهكذا.

٣- التشغيل (أو التوظيف): يؤدي الالتزام باخراج الزكاة الى زيادة الطلب على الايدي العاملة ويحد من البطالة. وهناك من يرى عكس ذلك اذ ان الزكاة في نظرهم تفقد العامل الحافز على العمل وتخلق عنده روح الاتكالية والتقاعس. وحيث قد اوضحنا كيفية زيادة الطلب على الايدي العاملة عند الحديث عن تأثير الزكاة على الانتاج والاستثمار فسيتركز نقاشنا على ايضاح النقطة الثانية وملابساتها(۱). فمن المعروف ان البطالة انواع مختلفة منها البطالة الاجبارية والاختيارية والمقنعة أو المستترة. وسيقتصر نقاشنا على النوعين الأولين لصلتهما الوثيقة بمحور النقاش.

توجد البطالة الاجبارية عندما لا يجد العامل الراغب في العمل عملاً يناسب قدراته ومهاراته عند مستوى الاجر السائد في السوق أو حتى أقبل ، مما يجبره على البطالة . لذلك يمكن اعطاء مثل هذا العامل من حصيلة الزكاة ان كان محتاجاً ولا يملك حد كفايته ، ويصرف له ما يكفي حاجته . اما اذا كان من اصحاب الحرف والمهارات أو قادر على مزاولة مهنة ما ، فيمكن اعطاؤه ما يمكنه من مزاولة مهنته بحيث يعود من وراء ذلك دخلاً مناسباً له ولعائلته .

<sup>(</sup>١) يوسف القرضاوي ، و دور الزكاة في علاج المشكلات الاقتصادية ، الاقتصاد الاسلامي ، جامعة الاسلامي : بحوث مختارة من المؤتمر العالمي الأول للاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيز ، جدة ، ص ٢٢٧ .

اما في حالة البطالة الاختيارية ، وهي التي تحدث نتيجة عزوف الافراد القادرين عن العمل رغبة في الراحة وعدم العناء ، فهؤلاء لا حظ لهم في الزكاة . حيث ان منح الزكاة لمثل هؤلاء يزيد من البطالة ويعطل القدرات الانتاجية لافراد المجتمع ويحد مما يمكن ان يحصل عليه مستحقي الزكاة الحقيقيين . يقول على الا تحل الصدقة لغني ولا لذي مرة سوى»(١). وزيادة في التأكيد على هذه النقطة يمكننا الاسترشاد بما فعله الرسول على عندما جاءه رجل من الانصار يسأله الصدقة ، فقال له عليه : « اما في بيتك شيء ؟ قال : بلي ، حلس نلبس بعضه ونبسط بعضه ، وقعب نشرب فيه الماء . قال : اثتنى بهما . فأتاه بهما ، فأخذهما رسول الله على وقال : من يشتري هذين ؟ قال رجل : أنا آخذهما بدرهم . قال : من ينزيد على درهم ؟ مرتين أو ثلاثاً . قال رجل : أنا آخذهما بدرهمين . فأعطاهما اياه وأخذ الدرهمين ، واعطاهما الانصاري وقال : اشتـر باحــدهما طعــاماً وانبـذه الى اهلك ، واشتر بـالآخر قـدوماً فـأتنى به . فشـد رسول الله ﷺ عوداً بيده ثم قال له: اذهب فاحتطب وبع ولا ارينك خمسة عشر يوماً . فذهب الرجل يحتطب ويبيع . فجاء وقد أصاب عشرة دراهم فاشترى ببعضهما طعاماً. قال رسول الله على مذا خير لك من أن تجيء المسألة نكتة في وجهك يـوم القيامـة: ان المسألـة لا تصلح الا لثلاثة : لذي فقر مدقع أو لذي غرم مفظع أو لذي دم موجع $^{(7)}$  .

<sup>(</sup>١) المرة هي القوة والشدة ، اما السوي فهو المستوي السليم الاعضاء . وقد روى الحديث الخمسة وحسنه الترمذي ، القرضاوي ، المرجع السابق ؛ ايضاً ، ابن قدامة المقدسي ، المغنى ، الجزء الثانى ، مرجع سابق ، ص ٦٦٣ .

 <sup>(</sup>۲) اخرجه ابـو داود والترمـذي والنسائي وابن مـاجة . وقـال الترمـذي : هذا حـديث
 حسن . انظر القرضاوي ، المرجع السابق ، ص ۲۳۱ .

ومن الاقوال المأثورة في هذا الخصوص قول علي بن ابي طالب رضي الله عنه : «كسب فيه ريبة (أو شبهة) خير من عطلة». ويقول عبد الله بن الزبير : «شرشيء في العالم البطالة (1).

مما سبق يتضح لنا عدم صدق الادعاء بأن الزكاة تساعد على البطالة قياساً على مساعدة الضمان الاجتماعي للفقراء في الدول الغربية ، بل مما ينبغي تأكيده هو أن الزكاة عنصر فعال في نمو معدلات التوظيف .

3 - اعادة توزيع الدخل والثروة : يقر الاسلام التفاوت بين الناس في المعايش والارزاق ، لان ذلك يتفق مع طبيعة البشر وتفاوت قدراتهم ومواهبهم . لكن هذا التفاوت لا يعني بأي حال من الاحوال ترك الغني يرزداد غنا والفقير يزداد فقرا فتتسع الهوة بين الطرفين وتحدث الاختلالات الاقتصادية غير المحمودة . لذلك يتدخل الاسلام لتقريب الهوة بين الطرفين ، فيوجب الحصول على الثروة بطريق مشروع لا غش فيه ولا احتكار ولا ربا ، يحرم الترف وينهي عن الاسراف والتبذير ويضع نظاماً عادلاً للميراث والوصية كما يجعل من تخفيف التفاوت في الثروة بين الناس هدفاً شرعياً مطلوباً ﴿كي لا يكون دولة بين الاغنياء منكم ﴾(٢) . واكثر من ذلك يوجب للاقارب والفقراء والمساكين حقاً في اموال من قبيل الاغنياء . وقد يكون هذا الحق من قبيل الانفاق على الاقارب أو من قبيل الصدقة أو هو الزكاة المفروضة .

فاذا التزم المسلمون بأداء هذا الحق فسيؤدي ذلك الى تضييق

<sup>(</sup>١) القرضاوي . المرجع السابق .

<sup>(</sup>٢) سورة الحشر . آية ٧ .

الفجوة بين الاغنياء والفقراء والقضاء على الفقر وتحقيق مستوى معيشي أفضل اضافة الى زيادة التكافل والاستقرار الاجتماعي . ويمكن الاستنارة في ذلك بما حدث في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، عندما بعث اليه معاذ بن جبل رضي الله عنه بثلث حصيلة الزكاة ، فأنكر عمر ذلك وقال : «لم ابعثك جابياً ولا آخذ جزية ، لكن بعثتك لتأخذ من اغنياء الناس فترد على فقرائهم ، فقال معاذ : ما بعثت اليك بشيء وأنا أجد احداً يأخذه مني . فلما كان العام الثاني بعث اليه بشطر الصدقة فتراجعا بمثل ذلك ، فلما كان العام الثالث بعث اليه بها كلها فراجعه عمر بمثل ما راجعه فقال معاذ : ما وجدت احداً يأخذ مني شيئاً »(۱) .

ونفس الشيء حدث في عهد عمر بن عبد العزيز رضي الله عنه فقد كتب له والي صدقات افريقيا يخبره بأن بيت مال المسلمين مكتظ بأموال الزكاة وانه لم يعد هناك من يستحق اخذها.

٥- التنمية الاقتصادية والاجتماعية: يؤدي اخراج الزكاة الى زيادة دخول الفقراء والمساكين ومن ثم زيادة استهلاكهم. كما يؤدي الى زيادة الانتاج والاستثمار وفرص العمل وتضييق الفجوة بين الفقراء والاغنياء من خلال اعادة توزيع الدخل والشروة. والنتيجة النهائية لهذه التفاعلات والتأثيرات هي نمو الطاقة الانتاجية للمجتمع وتحسن المستوى المعيشي والاجتماعي للافراد وهذا هو ما تهدف الى تحقيقه برامج وخطط التنمية الاقتصادية والاجتماعي في وقتنا الحاضر.

<sup>(</sup>١) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، الجزء الثاني ، مرجع سابق ، ص ٦٧٣ .

رَفْحُ عِب ((رَجَجُ إِلِي (الْفِخَّ يَ (أَسِلَتَهُ) (الِنْدِرُ) (الِنْوو وكريس www.moswarat.com





رَفَّحُ حِب ((رَجِمِ) (الْخِتَّرِيُّ (رُسِكْتِ) (انِيْرُ) (الِفِروفِ مِسِي www.moswarat.com



للنقود أهمية كبيرة في النشاط الاقتصادي للمجتمع . فهي أداة تقويم النشاطات الاقتصادية سواء كانت على شكل انتاج أو استهلاك أو توزيع أو تبادل وما ينتج عن هذه العمليات من دخول أو ثروة . كما انها تسهل عملية التبادل والتخصص بين فئات المجتمع وتدعم التنمية الاقتصادية من خلال الاستفادة من المدخرات اللازمة في عمليات الاستثمار وتسهيل الحصول على عناصر الانتاج . كما تستخدم أيضاً في التأثير على النشاط الاقتصادي وذلك من خلال ما يعرف في التأثير على النشاط الاقتصادي وذلك من خلال ما يعرف بد « السياسات النقدية » . وستتضح أهميتها اكثر عند الحديث عن وظائفها والمراحل التي مرت بها ، في الاجزاء اللاحقة .

ويعتبر استخدام الانسان للنقود قديم جداً لكن ما يسترعي الانتباه هو ارتباط النقود بالمعاملات الربوية منذ آلاف السنين بالرغم من مواقف من موقف الاديان السماوية وانكارها لها ، وبالرغم من مواقف المصلحين الاقتصاديين والاجتماعيين على مر الزمن ، الذين ظلوا يحذرون من اضرار الربا على المجتمعات ووجوب استئصاله من المعاملات التجارية والاقتصادية .

سنتناول في الجزء الأول من هـذا الفصل تـطور النقود ووظـائفها

مع نبذة قصيرة عن طبيعتها في صدر الاسلام . ثم نختم الفصل ببيان انواع الربا وآثاره على المجتمعات .

# أولاً ـ النقود ووظائفها

#### ١ ـ مراحل تطورها:

كانت المجتمعات البدائية تعيش حياة بسيطة عمادها الاكتفاء الذاتي ، فالفرد (أو الاسرة) ربما يقضي جل يومه لاصطياد حيوان أو جني ثمرة أو بناء كوخ أو غيره لتلبية متطلباته العائلية . ثم أدى التخصص وتقسيم العمل الى ظهور الفائض لدى بعض قطاعات المجتمع كالصيادين والفلاحين والحدادين . . الخ .

وعلى عكس ذلك ، عانى اصحاب الفائض من عجز في تأمين حاجاتهم من السلع والخدمات الأخرى ، وبالتالي برزت ظاهرة التبادل عن طريق المقايضة ، (أي مبادلة سلعة بسلعة) . لكن اتساع العلاقات ونمو النشاطات الاقتصادية وزيادة التخصص وتقسيم العمل ، جعل هذا الاسلوب من التبادل (أي المقايضة) عاجزاً عن تحقيق رغبات الاطراف المتبادلة ، مما حتم البحث عن وسيلة جديدة لتسهيل عمليات التبادل ، ولتلافي عيوب المقايضة . ويمكن ايجاز عيوب المقايضة التي جعلته عاجزاً عن الوفاء باحتياجات الأفراد ومستلزمات النشاط الاقتصاد في النقاط التالية :

أ - صعوبة توافق الرغبات بين الاطراف المتبادلة وصعوبة التجزئة .
فاذا كان لدي فائض من القمح مثلاً ، وأرغب في استبداله بكمية
مناسبة من لحم الضأن ، فقد أجد صعوبة في الحصول على
شخص يملك الضأن ولديه رغبة في الحصول على القمح ،

وحتى لو وجد الشخص فقد تكون الصعوبة في التجزئة . . الخ .

ب ـ صعوبة تقدير قيم السلع المتبادلة وذلك لاختلاف انواعها ومقاديرها .

جـ صعوبة الادخار وذلك في حالة قبول استبدال سلعة بسلعة أخرى كالضان أو الدجاج مثلاً . هل يمكن الاحتفاظ بهذه الضان أو الدجاج لمدة طويلة دون التعرض للخسارة نتيجة لمرضها أو تلفها أو نتيجة لتكاليف اعاشتها ، وهل يمكن تحويلها الى استثمارات أو استخدامها في تسديد الديون الأجلة . . الخ . . هذه الصعوبات وغيرها جعلت البحث عن وسيلة بديلة امراً حتمياً بحيث يكون في استخدام هذه الوسيلة (النقود) حلا لكل العقبات السابقة التي اعترضت اسلوب المقايضة .

لقد مرت عملية اختيار النقود بمراحل عدة قبل وصولها الى الشكل الذي هي عليه الآن(١). ففي العصور البدائية جداً كانت الحيوانات عموماً هي وسيلة التبادل الا ان صعوبة تجزئتها وادخارها افقدها هذا الدور. ثم استخدمت بعدها الحجارة، لكن توفرها بكميات كبيرة جعل الحصول عليها سهلاً وبذلك فقدت قيمتها. ثم بدأت مرحلة جديدة سميت بمرحلة المعادن حيث استخدمت انواع مختلفة من المعادن مثل البرونز والحديد والنحاس على شكل سبائك وقطع كبيرة لكن هذه ايضاً جابهت مشكلة سابقة هي مشكلة الحجم وصعوبة التجزئة مما دعى الى استخدام قطع صغيرة أقرب ما تكون

<sup>(</sup>١) يـوسف عبد الـوهاب نعمة الله ، الن**قود في النشـاط الاقتصادي** ، مؤسسة ومكتبة خدمة العلم ، الرياض ، ١٣٩٠هـ ، ص ١١ ـ ١٩ .

للنقود المضروبة . لكن مشكلة الوفرة عند اكتشاف كميات كبيرة من الحديد وقابلية التلف افقد معدن الحديد وغيره خاصية هامة من خصائص النقود ، وهي الندرة النسبية . اكتشفت اخيراً الفضة ثم الذهب وبرهن المعدنان على انهما اصلح المعادن للاستخدام كنقود . وذلك لتمتعها بالخصائص التالية :

أ \_ الندرة المعقولة .

ب ـ عدم التلف مع مرور الوقت .

جـ ـ قابليتهما للتجزئة .

د ـ خفة حملهما وسهولة استخدامهما .

الا ان تزايد النشاط الاقتصادي ونمو الوعي النقدي لدى الافراد ، وجمود المعروض من النقود المعدنية وصعوبة نقلها ، عجّل بظهور النقود الورقية (البنكنوت) . فقد استخدمت في البداية جنبا الى جنب مع المسكوكات المعدنية (الذهب والفضة) ، ثم اصبحت هي العملة القانونية للدول(۱) . اما العملة المعدنية فاقتصرت على العملة المساعدة مثل نصف الريال وربعه . . الخ .

وأحيراً انضمت الى حظيرة النقود « النقود المصرفية » . وهذه تتمثل في الودائع الجارية وبعض المعاملات المصرفية الأخرى حيث يتم استخدام هذه الحسابات عن طريق سحب شيكات عليها أو من خلال التعامل ببطاقات الائتمان ونحوها .

<sup>(</sup>۱) يلاحظ هنا انه ينطبق على النقود الورقية والمصرفية ما ينطبق على الذهب والفضة من حيث الزكاة وعيره . انظر : عبد الله بن سليمان بن منيع ، الورق النقدي : حقيقته ، تاريخه ، قيمته ، حكمه ، مطابع الفرزدق التجارية ، الرياض ، علاقه .

من هنا يلاحظ انه ليس من الضروري ان تكون النقود عملة فالاقتصاديون يطلقون كلمة النقود على أي شيء يقوم بوظائف النقود، أو بمعنى آخر «أي شيء يلقى قبولاً عاماً كوسيلة للتبادل وينفع كمقياس للقيمة ومخزن للثروة »(١).

### ٢ ـ طبيعة النقود في الدولة الاسلامية ووظائفها :

كانت النقود التي عرفتها الدولة الاسلامية في صدر الاسلام هي من الذهب والفضة. فعندما بُعث الرسول وَ الله الحرام الزكاة في اموالهم عملتهم (٢) (الذهب والفضة) واوزانهم وفرض الزكاة في اموالهم فجعل في كل خمس اواق من الفضة خمسة دراهم وفي كل عشرين ديناراً نصف دينار. وفي خلافة عمر رضي الله عنه أقر النقود على حالها حتى السنة الثامنة عشر من الهجرة حين ضرب الدراهم على النمط الساساني (نقش الكسروية) في عدد من المدن الاسلامية. احتفظت هذه النقود بالنقوش السابقة الا انه زيد فيها بعض الكلمات والعبارات الاسلامية مثل: «الحمد لله»، «لا اله الا الله»، «رسول الله» وجعل وزن كل عشرة دراهم ستة مثاقيل. وفي عهد عثمان رضي الله عنه ايضاً ضربت الدراهم وبعل وزن كل عشرة دراهم سبعة وفي عهد معاوية ، ضربت الدراهم وجعل وزن كل عشرة دراهم سبعة مثاقيل ، كما ضرب معاوية ايضاً دنانير تحمل تمثاله متقلداً سيفه . ولما قيام عبد الله بن النوبير رضي الله عنه بمكة ، ضرب دراهم ولما قيام عبد الله بن النوبير رضي الله عنه بمكة ، ضرب دراهم

<sup>(</sup>١) صبحي تادرس قريصة ، الن<mark>قود والبنوك ، د</mark>ار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٤٠٤هـ ، ص ٢١ .

<sup>(</sup>٢) يـلاحظ ان النقود المتداولة عند ظهور الاسلام كانت في معظمها فـارسية ( الدراهم ) ورومية ( الدنانير ) .

مدورة وكان ذلك سنة ٧٠ه. وضرب اخوه مصعب بن النبير دراهم بالعراق وجعل لكل عشرة دراهم سبعة مثاقيل . فلما ولي عبد الملك ابن مروان الخلافة أمر بضرب الدنانير والدراهم في سنة ٧٦هه ، وكتب الى الحجاج يأمره بضربها في العراق ايضاً . وقد ظهرت في شكل يختلف عن السكة الرومية والفارسية التي كانت سائدة ، كما جعلت عملة التداول في الدولة الاسلامية . وقد جعل الدرهم يساوي ستة دوانق بدلاً من تعدد أوزان الدراهم ، وكل عشرة دراهم تساوي سبعة مثاقيل . وهذه الأوزان موافقة لما كانت عليه النقود في صدر الاسلام عندما تحددت مقادير الزكاة(١) .

لقد أدرك المسلمون الأوائل أهمية النقود في تنشيط المبادلات التجارية وتسهيلها ودفع عجلة النمو ، اضافة الى كونها اداة صالحة للادخار وتقويم الاثمان . فيروى عن أبي هريرة ان رسول الله على استعمل رجلا على خيبر فجاءه بتمر جنيب ، فقال « أكل تمر خيبر هكذا ؟ قال لا والله يا رسول الله انا لنأخذ الصاع من هذا بالصاعين ، والصاعين بالثلاث » فقال « لا تفعل ، بع الجمع بالدراهم ثم ابتع بالدراهم جنيباً »(٢) .

<sup>(</sup>۱) تقي الدين احمد بن علي المقريزي ، كتاب اغاثة الامة بكشف الغمة ، الطبعة الثانية منقحة ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٥٧ ، ص ١٥٠ - ٥٥ .

<sup>(</sup>۲) رفيق المصري ، « الاسلام والنقود » ، المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيز ، جدة ، ١٤٠١هـ ؛ ايضاً ، ابو بكر الصديق عمر متولي وشوقي اسماعيل شحاته ، اقتصاديات النقود في اطار الفكر الاسلامي ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، ١٤٠٣هـ .

وقد تعرض الفقهاء المسلمين الأوائل الى أهمية النقود من خلال ما تقوم به من وظائف (١). فهذا ابن تيمية يشير الى ان النقود تقوم بوظيفتين هامتين ، فهي « وسيط للتبادل » و « مقياس للاثمان » . يقول في ذلك « وأما الدرهم والدينار فما يعرف له حد طبيعي ولا شرعي بل مرجعه الى المادة والاصطلاح ، وذلك لانه في الاصل لا يتعلق بالمقصود به بل الغرض ان يكون معياراً لما يتعاملون به ، والدراهم والدنانير لا تقصد لنفسها ، بل هي وسيلة الى التعامل بها ، ولهذا والدنانير لا تقصد لنفسها ، بل هي وسيلة الى التعامل بها ، ولهذا كانت اثمانا ، بخلاف سائر الأموال فان المقصود الانتفاع بها نفسها » (٢) .

ويؤكد هذه الوظائف ابن القيم (رحمه الله) اذ يقول الشارع حرم ربا الفضل في ستة أعيان ، اثنان منهما : الذهب والفضة ، ويرجح ان العلة فيهما كونهما اثمانا للمبيعات ، فيجب ان يكونا ثابتين لا يرتفعان ولا ينخفضان ، بهما تقوم الاشياء ولا يقومان بغيرهما ، ولا يجوز ان يكونا محلا للمتاجرة عليهما ، سواء كانا تبرا أم عيناً ، لانهما لا يقصدان لاعيانهما ، ولا لأجل الصنعة التي فيهما بل يقصد بهما التوصل الى السلع ، فاذا صارا في انفسهما سلعا تقصد لاعيانها فسد أمر الناس (٢) .

اما الغزالي فقد شدد على أهمية وظيفة النقود في التبادل ، مع انكار وظيفتها كأداة للادحار ، او بمعنى أصح لـ لاكتناز . يقول « من

<sup>(</sup>١) رفيق المصري ، المرجع السابق ، ص ١٤ .

<sup>(</sup>۲) عبد الرحمن بن قاسم وابنه محمد ، مجموع فتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية ، مجلد ۱۹ ، مرجع سابق ، ص ۲٤۸ .

<sup>(</sup>٣) رفيق المصري ، مرجع سابق ، ص ٤٧ .

نعم الله تعالى خلق الدراهم والدنانير ، وبهما قوام الدنيا وهما حجران لا منفعة في اعيانهما ولكن يضطر الخلق اليهما من حيث ان كل انسان محتاج الى أعيان كثيرة في مطعمه وملبسه وسائر حاجاته وقد يعجز عما يحتاج اليه ويملك ما يستغنى عنه . . فخلق الله تعالى الدنانير والدراهم حاكمين ومتوسطين بين سائر الاموال ، حتى تقدر الاموال بهما . فيقال : هذا الجمل يساوي مائة دينار ، وهذا القدر من الزعفران يساوي مائة ، فهما من حيث انهما مساويان بشيء واحد اذن متساويان . . فاذن خلقهما الله تعالى لتتداولهما الايدي ويكونا حاكمين بين الاموال بالعدل ولحكمة اخرى هي التوسل بهما عزيزان في انفسهما ولا غرض في اعيانهما ، ونسبتهما الى سائر الأموال نسبة واحدة ، فمن ملكها فكأنه ملك كل شيء . . ومن كنزهما فقد ظلمهما وأبطل الحكمة فيهما وكان كمن حبس حاكم المسلمين في سجن يمتنع عليه الحكم بسببه . لانه اذا كنز فقد ضيع الحكم ولا يحصل الغرض المقصود به وما خلقت الدراهم والدنانير لزيد خاصة ولا لعمرو خاصة اذ لا غرض للآحاد في اعيانهما فانهما حجران وانما خلقا لتتـداولهما الايدي ، فيكونا حاكمين بين الناس وعلاقة معرفة للمقادير مقومة للمراتب »(١) .

اما ابن خلدون فقد اشار صراحة الى وظائف النقود الثلاث المتعارف عليها في الفكر الاقتصادي المعاصر. يقول: « ان الله تعالى خلق الحجرين المعدنيين من الذهب والفضة قيمة لكل متمول (أي مقياس للاثمان) وهما الذخيرة (أي اداة الادخار) والقنية (وسيلة التبادل والاقتناء) لأهل العالم في الغالب وان اقتنى سواهما

<sup>(</sup>١) احمد محمد عساف، بغية الطالبين من إحياء علوم الدين، مختصر عن «إحياء علوم الدين» للإمام الغزالي، دار إحياء العلوم، بيروت، ١٤٠٠ هـ، ص ٢٩٧ .

في بعض الاحيان فانما هو بقصد تحصيلهما بما يقع في غيرهما من حوالة الاسواق التي هما عنها بمعزل. فهما أصل المكاسب والقيمة والذخيرة »(١).

مما سبق يتضح ان الوظائف الاساسية للنقود في الفكر الاقتصادي الاسلامي تتمثل في الآتي (٢):

- ١ ـ مقياس أو معيار للائمان ووحدة للحساب .
  - ٢ ـ وسيلة للتبادل .
- "- وسيلة للادخار ، ما لم يكن اكتنازاً محرماً . وهناك فرق بين الادخار والاكتناز . فقد يدخر الفرد ما يفيض عن حاجته لمواجهة احتمالات المستقبل أو لانفاقه في سبيل الله أو لتحقيق نفع أو مصلحة عامة . اما الاكتناز فالرأي الراجح انه المال الذي لا تؤدى زكاته ، استناداً الى حديث ابن عمر « ما أدي زكاته فليس بكنز وان كان تحت سبع أرضين »(") .
- ٤ ـ تقوم النقود بسداد الحقوق الواجبة في المال كالزكاة والخراج
   وغيرها .

كما يلاحظ من الآراء السابقة للفقهاء ان مفهوم النقود كان يرتبط بالذهب والفضة من وظيفة عتى انهم اعتبروا انه ليس للذهب والفضة من وظيفة غير ان تستخدم كنقود . وهذا شيء طبيعي لان النقود الورقية لم تعرف

<sup>(</sup>١) ابن خلدون ، مقدمة ابن خلدون ، مرجع سابق ، ص ٣٨١ .

 <sup>(</sup>٢) ابو بكر الصديق متولي وشوقي اسماعيل شحاته ، اقتصاديات النقود في اطار الفكر
 الاسلامي ، مرجع سابق ، ص ٤٣ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص ٢٢ .

الا في القرن السادس عشر الميلادي ، ولانه يتوفر في معدني الذهب والفضة كل الصفات اللازمة في المعدن ليصبح نقوداً (سبق الاشارة اليها). الا انه ليس هناك من دليل شرعي يقصر النقود على معدني الذهب والفضة ، أو يحرم استخدام النقود الورقية والمصرفية . فأهمية هذه النقود ليست في ماهيتها انما فيما تقوم به من وظائف ودون شك ، فالنقود الورقية والمصرفية تقوم بهذه الوظائف خير قيام .

# ثانياً \_ ظاهرة الربا في الاقتصاديات المعاصرة

يعتبر الربا من أهم الظواهر والمشكلات الاقتصادية والاجتماعية التي عانت وتعاني منها البشرية منذ أمد طويل. فقد تعامل به الناس منذ آلاف السنين مع انه محرم في جميع الاديان السماوية وكان محل انتقاد من قبل المصلحين والفلاسفة عبر العصور. أما في الوقت الحاضر ومع ان الفائدة (الربا) تمثل احد ركائز النظام الاقتصادي الرأسمالي ، إلا أنه لا زال هناك عدم اتفاق حول كيفية تحديد مقدارها ومبررات وجودها اخذاً وعطاء.

وقد يكون من الصعب جداً تتبع التطورات والأراء والنظريات التي ظهرت حول الفائدة خلال العصور الحديثة في هذه العجالة ، لذلك سنقتصر على ابراز السمات الرئيسية لهذه الأفكار(١) . فالتجاريون مثلاً كان اهتمامهم موجهاً الى البحث عن أفضل السبل لتنمية الموارد الاقتصادية للدولة القومية الناشئة . وقد اهتدوا الى ان تحقيق ذلك الهدف لا يتم الا عن طريق تحفيز الاستثمار بنوعيه

<sup>(</sup>١) محمود عارف وهبة ، « نظريات الفائدة ( الربا ) في الفكر الاقتصادي » ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد (٢٣) ، الكويت ، ١٥٨ هـ ، ص ٨٥ ـ ١٥٨ .

الداخلي والخارجي . وكانوا يسرون ان وسيلة تحفيز الاستثمار المحلي هي خفض سعر الفائدة ، الا ان خفضها بنسبة كبيرة وان كان يؤدي الى زيادة الاستثمار المحلي زيادة كبيرة فإنه قد بؤدي إلى إرتفاع تكاليف الإنتاج ومن ثم أسعار المنتجات ، وذلك من خلال زيادة الطلب على عناصر الإنتاج المحلية . كما قد يؤدي من ناحية اخرى إلى هجرة المعدن النفيس الى الخارج بحثاً عن عائد أفضل ، مما يؤثر سلباً على توازن الميزان التجاري . أيضاً كانوا يدركون تمام الادراك أن سعر الفائدة المرتفع سيحد كثيراً من نمو الثروة القومية ، وذلك عن طريق خفض الإستثمار المحلي ودخول كميات كبيرة من المعدن النفيس مما يؤدي إلى إرتفاع الأسعار المحلية مقارنة بالعالم الخارجي .

اما الاقتصاديون التقليديون (أو الكلاسيك) فكانوا يرون ان الفائدة عبارة عن مكافأة مقابل الادخار أو ثمناً له ، لذلك فهو يتحدد كأي ثمن آخر بتساوي عرض وطلب الادخار . وحيث ان طلب الادخار هو للاستثمار لذلك يتحدد سعر الفائدة بتقاطع منحنى الادخار مع منحنى الاستثمار . وقد انتقد كينز هذه الأراء مبيناً :

- ١ انه لا يمكن اعتبار الادخار والاستثمار قوتين مستقلتين عن بعضهما ، لتحددا سعر الفائدة ، فأي تغير في الاستثمار سيؤدي الى تغير في الدخل وبالتالي يؤثر في الادخار .
- ٢ ليس صحيحاً ان الفائدة ثمن للادخار، فهناك ادخارات مثل المكتنزات لا تدر فائدة ، كما ان هناك فوائد تجنى من غير ادخار كما في حالة خلق النقود . لذلك يمكن اعتبار الفائدة ثمناً للتضحية بالسيولة وليس للادخار .
- ٣- الادخار يعتمدعلى مستوى الدخل وليس على سعر الفائدة كما يعتقد التقليديون، فسعر الفائدة لا يؤثر في حجم المدخرات انما

يؤثر في الشكل الذي تحفظ فيه هذه المدخرات. أما العلاقة بين سعر الفائدة والادخار فقد تكون عكسية وليست طردية ، اذ ان رفع سعر الفائدة يحد من الاستثمارات ، باعتبار الفائدة تكاليف يتحملها المقترض ، وهي بالتالي تؤدي الى انخفاض الدخل ومن ثم المدخرات .

من هذه الانتقادات يرى كينز ان الفائدة تؤخذ مقابل التنازل عن السيولة النقدية ، اما مقدارها (سعرها) فيتحدد بعرض (أوكمية) وطلب النقود (أو تفضيل السيولة) . ويقصد بكمية النقود جميع وسائل الدفع التي تحددها السلطات النقدية . اما تفضيل السيولة فهو طلب الافراد الاحتفاظ بالنقود في شكل سائل للدوافع (أو الاسباب) التالية :

- أ ـ دافع المعاملات : وذلك لتغطية النفقات الجارية سواء بالنسبة للفرد أو المشروع .
- ب ـ دافع الحيطة : لمقابلة أي طارىء غير متوقع كالمرض والخسارة وغيرها .
- جـ دافع المضاربة : للافادة من التقلبات في اسعار الاوراق المالية ( السندات ) .

اضافة الى ما سبق فهو يرى أن معدل الاستثمار يتناسب عكسياً مع سعر الفائدة يحد من الاتجاه نحو الاستثمار ، لذلك قد يكون من الأنسب وجود سعر فائدة منخفض . وقد تأثر في آرائه بما حدث في فترة الكساد الكبير حيث أن ارتفاع معدلات الفائدة مقابل انخفاض الكفاية الحدية لرأس المال كان سبباً في حدوث الكساد .

وأخيراً يعتقد بوجود حد أدنى لسعر الفائدة ، اذا انخفض سعر السوق عنه ، أصبح الطلب على النقود لا نهائي وتصبح كمية النقود غير مؤثرة في سعر الفائدة ، حيث تجد كل زيادة في عرض النقود طلباً يستوعبها ، وتعرف هذه الظاهرة بـ ( مصيدة السيولة ) .

وعليه يرى بضرورة وجود سياسة نقدية تؤمن للاقتصاد القومي الكمية المناسبة من النقود للتداول من جانب ، وتضمن الاحتفاظ بسعر الفائدة عند ادنى مستوى ممكن(١).

وهناك بعض الملاحظات التي يمكن ايرادها فيما يتعلق بآراء كينز وهي التالي :

- ان التضحية بالسيولة شيء غير ملموس وليس كل من لديه سيولة نقدية قادر أو يملك الفرصة لاستغلالها . ومع ذلك فالاسلام لا يمنع وجود مكافأة مقابل التضحية بالسيولة ، بشرط ان تكون هذه المكافأة أو العائد احتمالياً وهو حصة من الربح .
- ٢ العائد في الاسلام يكون مقابل عمل منتج كاجرة الاجير والعامل
   وغيره ولا تعتبر التضحية بالسيولة من هذا القبيل .
- ٣- الافتقار الى عنصر المخاطرة بالنسبة للمقرض . فالاسلام يشترط في الكسب ان يكون الغنم بالغرم ، أي ان يكون الربح مقابل تحمل الخسارة لو حدثت .
- ٤ تحديد سعر الفائدة عند كينز والتقليديين تم في ظل نظام يتعامل اصلاً بالفائدة ، بل أن النقود قد تطلب بدافع المضاربة ( القمار ) ، وهذا يتعارض مع الاسلام .

<sup>(</sup>١) عادل حشيش ، تاريخ الفكر الاقتصادي ، مرجع سابق ، ص ٥٨٣ .

# ثالثاً - الربا في الإسلام

اشتهر أهل مكة والطائف وبعض اجزاء الجزيرة العربية بالتجارة . ولان النشاط التجاري موسمي اصبحت ايرادات الافراد ايضاً موسمية . ففي الفترات غير الموسمية كان الافراد يلجأون الى الاقتراض لسد حاجتهم وحاجة اسرهم على ان يسددوا ما اقترضوه في الموسمالذي يليه .ومعمرور الوقت برزت الى السطح فئة تحترف التجارة في المال نفسه ( فئة المرابين ) حتى أن معدلات الفائدة كانت تصل في بعض الأحيان الى ١٠٠٪ من رأس المال المقترض .

وعند بزوغ نور الاسلام في مكة كان الربا قد استشرى في المجتمع وكانت اضراره قد عمت قطاعات كبيرة من المجتمع . جاء الاسلام وأبطل هذا التعامل موضحاً اضراره ومدى الاختلاف بين هذا النوع من التعامل والتجارة التي تقوم على المشاركة في تحمل المخاطر . ليس هذا فحسب بل أن الاسلام قدم البدائل ووضح فرص الكسب الحقيقية التي تؤدي الى نماء المال وأوجد السبيل والمخرج للمتعاملين بالربا دون أن يلحقهم أي ضرر مادي دنيوي أو اخروي الا في حالة نكوثهم وعودتهم لنفس الممارسة ، هنا يكون الوعيد . في حالة نكوثهم وعودتهم لنفس الممارسة ، هنا يكون الوعيد . لا يقومون الا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من المس ذلك بأنهم قالوا : انما البيع مثل الربا . وأحل الله البيع وحرّم الربا . فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمره الى الله ، ومن عاد فأولئك اصحاب النار هم فيها خالدون . يمحق الله الربا ويربي الصدقات اصحاب النار هم فيها خالدون . يمحق الله الربا ويربي الصدقات اصحاب النار هم فيها خالدون . يمعق الله الربا ويربي الصدقات المحديد كل كفارأثيم في (١) . ويقول تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا والله لا يحب كل كفارأثيم في (١) . ويقول تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا

<sup>(</sup>١) سورة البقرة. آية ٢٧٥ ـ ٢٧٦ .

اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا ان كنتم مؤمنين . فان لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله ، وان تبتم فلكم رؤوس اموالكم لا تظلمون ولا تظلمون . وان كان ذو عسرة فنظرة الى ميسرة ، وان تصدّقوا خير لكم ان كنتم تعلمون . واتقوا يوما ترجعون فيه الى الله ثم توفّي كل نفس ما كسبت وهم لا يظلمون (١) . ويقول في سورة اخرى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا الربا اضعافاً مضاعفة ، واتقوا الله لعلكم تفلحون واتقوا النار التي أعدّت للكافرين . واطيعوا الله والرسول لعلكم ترحمون (٢) . ﴿ وما اتيتم من رباليربوا في أموال الناس فلا يربو عند الله وما اتيتم من رباليربوا في أموال الناس فلا يربو عند الله وما السبع اتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولئك هم المضعفون (١) . ويقول الموبقات ، قالوا : وما هن يا رسول الله ؟ قال : الشرك بالله ، واكل الربا ، وأكل الربا ، وأكل الربا ، وأكل الربا ، وأكل المؤمنات (١) .

## انواع الربا واضراره :

يعرف الربا في اللغة بانه الزيادة والنمو والارتفاع . فيقال ربا المال أي زاد ونما . كما يقال : ربا الشخص الرابية أي علاها ، وقد وردت مشتقات هذه الكلمة في القرآن الكريم في اماكن متعددة لتعني

<sup>(</sup>١) سورة البقرة . آية ٢٧٨ ـ ٢٨١ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران . آية ١٣٠ ـ ١٣٢ .

<sup>(</sup>٣) سورة الروم . آية ٣٩ .

<sup>(</sup>٤) ابن قدامة المقدسي ، المغنى ، الجزء الرابع ، مرجع سابق ، ص ٣ .

النمو والعلو يقول سبحانه وتعالى : ﴿ فَاذَا انْزَلْنَا عَلَيْهِا الْمَاءُ اهْتَـزْتُ وَرِبْتُ ﴾ (١) . ويقول ايضاً ﴿ يمحق الله الربا ويربي الصدقات ﴾ (١) .

اما الربا شرعاً فهو الزيادة على اصل المال يأخذه الدائن مقابل الاجل ويمكن تقسيم الربا الى نوعين :

### أ \_ ربا النسيئة (الديون):

وهو الزيادة المشروطة التي يأخذها الدائن من المدين نظير التأجيل ودون عوض. وهذا النوع من الربا هو الذي وردت فيه الآيات السابقة ، لذا فهو محرم بالكتاب والسنة واجماع الأئمة . وقد كان هذا النوع اكثر شيوعاً في الجاهلية ، ومن الحكمة في تحريمه ما يترتب على التعامل به من اضرار . منها على سبيل المثال التالي :

- ١ خلق روح العداوة بين الافراد واضعاف روح التعاون بينهم لما يسببه التعامل بالربا من ظلم واستغلال لاحد الاطراف . وهذا يناقض ما تدعو اليه الاديان السماوية من تعاون وايثار ونبذ الاثرة والاستغلال والظلم .
- ٢ ـ يقود الى ظهور طبقة مترفة لا تحبذ العمل والاقدام (طبقة المرابين) حيث تتضخم الاموال في ايديها دون جهد يذكر بينما الاسلام يمجد العمل حيث يجعله افضل سبل الكسب ويكرم اصحابه.
- ٣ ـ في ضمان الفائدة تشجيع للاكتناز ـ على المستوى الفردي ـ

<sup>(</sup>١) سورة الحج . آية ٥ .

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة . آية ٢٧٦ .

- كأسلوب لتنمية المال بدلاً من استمرارية استثماره . لان الفرد قد يلجأ الى الاحتفاظ بأمواله سائلة منتظراً الارتفاع في سعر الفائدة أو متقصداً لذلك لرفع الفائدة في السوق .
- ٤ قد يؤدي ضمان الفائدة الى تعميق روح انعزالية الفرد عن مجتمعه . اذ ينصب هم المرابي على مراقبة معدلات الفائدة دون النظر لما يجنيه المجتمع من مصالح من جراء القرض أو الاستثمار .
- ٥ التعامل بالفائدة له آثاره السلبية على بقية المعاملات كالزكاة مثلاً . فمن يقبل التعامل بالفائدة مع مخالفتها لاحكام الشريعة فمن غير المتوقع أن يكون حريصاً على أداء التزاماته المالية الاسلامية كالزكاة .
- 7 ـ يقود التعامل بالفائدة (الربا) الى الظلم والاستغلال سواء كان القرض انتاجي أو استهلاكي . فأخلذ الفائدة على قروض الاستهلاك يخل بالوظيفة الاجتماعية للشروة حيث يجب ان لا يستغل المحتاج من قبل القادرين (الأثرياء) . فالمقترض هنا لا يسعى لتحقيق كسباً مادياً بل يسد حاجة . وبالتالي فالاسلام يحض المسلم على مساعدة أخيه المسلم المحتاج وذلك عن طريق ما يسمى بالقرض الحسن .

اما الظلم في قروض الانتاج فينشأ بسبب ضمان عائد محدد ومعروف في ظل ظروف غير مؤكدة . لذلك قد يلحق الظلم بأحد الطرفين المقرض أو المقترض . فقد يكون العائد الحقيقي للمال المقترض أكبر أو أقل من مقدار الفائدة المدفوعة .

٧ قد يؤدي التعامل بالفائدة الى نزوح اموال المسلمين واستقرارها
 في ايدي اعدائهم . كما قد تكون سبباً في اتجاه الاستثمارات
 الى قطاعات غير منتجة أو غير مرغوب فيها .

### ب ـ ربا البيوع ( الفضل ) :

وهو مبادلة (أو بيع) الشيء بجسه مع الزيادة، مثل بيع النقود بالنقود أو الطعام بالطعام مع الزيادة. وهو محرّم بالسنة والاجماع لانه ذريعة الى ربا النسيئة، ويطلق عليه اسم الربا تجوزاً، ويستدل على تحريمه بالاحاديث التالية: روي عن ابن عمر انه قال: قال رسول الله على « لا تبيعوا الدينار بالدينارين ولا الدرهم بالدرهمين ولا الصاع بالصاعين، فاني أخاف عليكم الرماء » وهو الربا(۱) وعن عبادة بن الصامت ايضاً قال: «قال رسول الله على النهب بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والشعير بالشعير والتمر بالتمر والملح بالملح مشلا بمثل سواء بسواء يداً بيد، فاذا اختلفت هذه الامثال فبيعوا كيف شئتم اذا كان يداً بيد »(۱). وعن ابي سعيد الخدري قال: قال رسول الله والتمر بالتمر والملح بالذهب والفضة بالفضة والبر بالبر والشعير بالشعير والتمر بالتمر والملح بالملح مثلاً بمثل يدا بيد، فمن زاد او استزاد فقد أربى ، الأخذ والمعطى فيه سواء »(۱).

مما سبق يتضح ان وقوع الربا لا يقتصر على المعاملات النقدية كما يعتقد البعض ، بل قد يقع نتيجة مبادلة السلع ببعضها كالحسطة

<sup>(</sup>١) رواه احمد في المسند عن ابن حبان ، ابن قدامة ، المغني ، الجنزء الـرابـع ، مرجع سابق ، ص ٦ .

<sup>(</sup>٢) رواه احمد ومسلم وغيرهم ، المرجع السابق ، ص ١٣ .

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري واحمد ومسلم ، المرجع السابق ، ص ٤ .

والتمر وغيرها . لذلك لا يجوز مبادلة شيء بجنسه كالذهب والفضة والبر والتمر الا بشرطين :

١ - المساواة في الكميات المتبادلة ، وذلك لقوله ﷺ مثلاً بمثل سواء بسواء ولقوله ايضاً : « فمن زاد أو استزاد فقد أربى » .

التقابض \_ لقوله يداً بيد ، وهذا يعني المبادلة الفورية ، أي عدم جواز المبادلة المؤجلة والتي تقود الى ربا النسيئة وذلك لقوله يه في حديث آخر : « ولا تبيعوا منها غائباً بناجز »(١) . وهذا يعني عدم جواز مبادلة سلعة بجنسها مع الزيادة وان اختلفتا في الجودة لقوله على الصحيحين : عن ابي سعيد الخدري قال : كنا نرزق تمر الجمع على عهد رسول الله هم وهو الخلط من التمر ، فكنا نبيع صاعين بصاع ، فبلغ ذلك النبي ولا درهما بدرهمين »(١) اما اذا اختلفت الاصناف كأن يبادل قمح بشعير فيمكن التفاضل في هذا الحال بشرط عدم التأجيل ( النساء ) والقبض في المجلس « واذا اختلفت هذه الاصناف فبيعوا كيف شئتم اذا كان يداً بيد » .

اما حكمة تحريم ربا البيوع فهو من باب سد الذرائع اذ قد يؤدي الى الربا الصريح. فالرسول على يقول: « لا تبيعوا الدرهم بالدرهمين، فاني اخاف عليكم الرماء ». لذلك فالمنع من ربا الفضل هنا هو لخشية الوقوع في ربا النسيئة. وقد يحدث التدرج

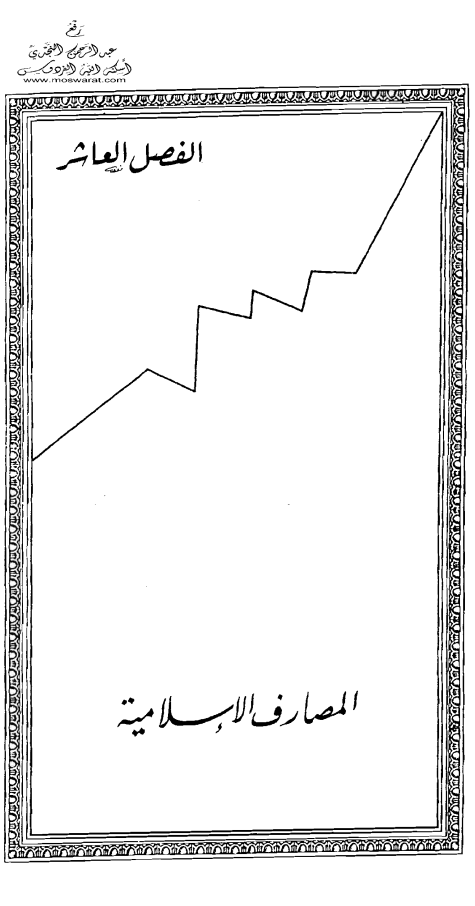
<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص ١٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق.

هنا من الربح المعجل (النيادة في كمية السلع المتبادلة) الى الربح المؤجل (أي تدفع الزيادة أو الفرق مع الأجل) وهو عين الربا . لذلك اشترط ان يكون البيع (يداً بيد) . ومن قواعد الشريعة الاسلامية انه اذا حرم شيء فينبغي سد كل الطرق والاسباب التي تقود اليه (سدا للذرائع) . ايضاً من حكم تحريم هذا النوع من التبادل هو تنظيم عملية التبادل وتأكيد دور السوق في هذه العملية . فمبادلة السلعة بجنسها قد يؤدي الى الحاق الضرر والغبن بأحد المتعاملين نتيجة الجهل بقيمة السوق . ويمكن النظر الى هذا الأمر باعتباره اصلاحاً اقتصادياً لرفع الظلم والغبن ولتسهيل المعاملات وايجاد مقياس للقيمة (۱) .

<sup>(</sup>١) نور الدين عتر ، المعاملات المصرفية والربوية وعلاجها في الاسلام ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ١٣٩٨هـ ، ص ٩٤ .





رَفَّحُ عِب (لرَّحِيُ الْفِرْرَيُ (لَّسِلَتِهُمُ الْفِرْدُوكِ (لَّسِلَتِهُمُ الْفِرْدُوكِ (سَلِتِهُمُ الْفِرْدُوكِ (سَلِتِهُمُ الْفِرْدُوكِ (سَلِتِهُمُ الْفِرْدُوكِ رَفَحُ حِب (لرَجِي) (النِجَّسَ يُ (سِيكتر (لانِزُ) (اِنْودوكر www.moswarat.com

#### 

كانت الحياة في الزمن البعيد تتصف بالبساطة في كل شؤونها الانتاجية والتبادلية اضافة الى الجوانب الاجتماعية والسياسية . ومع مرور الوقت تعقدت الأمور وأصبح النشاط الاقتصادي في أمس الحاجة الى تعاون وتضافر الجهود بين قطاعات المجتمع . فقد أدى نمو الصناعة وقيام الشركات واتساع التجارة الدولية الى عجز بعض وحدات المجتمع عن تمويل مشروعاتها دون اللجوء إلى الآخرين اما للاقتراض أو المشاركة .

في الوقت نفسه وجدت فئات من المجتمع تملك ثروات تفوق امكاناتها الاستثمارية وبحاجة الى من يحفظها مقابل مبالغ معينة . وأصبح الصاغة والصيارفة فرسان هذا الميدان حيث بدأت الأموال تنساب اليهم لحفظها . ومن ثم تطورت فكرة استغلال الأموال المتكدسة لديهم عن طريق اقراضها الى من هم بحاجة لها مقابل عائد محدد مسبقاً (فائدة) . كما بدأوا في دفع فوائد الى اصحاب المدخرات ليضمنوا بذلك استمرارية انسياب الأموال اليهم . ثم تطور هذا النوع من التعامل ليبرز في النهاية هذا الجهاز المصرفي (البنوك

التجارية) الذي اصبح سمة كل اقتصاد متطور وبالرغم من أن المعاملات المصرفية والائتمانية التي تقوم بها البنوك تعتمد على الفائدة المحرمة في جميع الاديان السماوية وتقوم على مبادىء مادية بحتة قوامها الاثرة والاستغلال، الا انها اصبحت جزءاً هاماً من الانظمة الاقتصادية المعاصرة.

دخل النظام المصرفي المعاصر (الربوي) الى الدول الاسلامية في وقت كانت هذه الدول ترزح تحت نير الاستعمار. وأول ما ظهرت هـذه البنوك كانت في شكل فروع للبنوك الاجنبية في الدول المستعمرة، هدفها تسهيل عملية استثمار (استغلال) المواد الأولية في الدولة المستعمرة وتصديرها الى الدول الغربية. ثم بدأت البنوك المحلية في الظهور تباعاً سمتها في ذلك الاقتباس الكامل للنظام المصرفي الغربي دون تبديل أو تحوير.

أصبحت المصارف (التقليدية) في الدول الاسلامية جزء من نظام مصرفي دولي ركيزته الفائدة ومجال نشاطه استغلال موارد هذه الدول ومجتمعاتها الفقيرة وتوجيهها لخدمة الدول المستعمرة والطبقات الغنية على حساب المجالات الاقتصادية التي تهم عامة المجتمع.

وهنا تجدر الاشارة الى ان التعامل الدولي بالفائدة قد ساهم الى حد كبير في بروز الازمة الاقتصادية التي تعاني منها كثير من الدول النامية كالبرازيل والمكسيك وبعض الدول الافريقية والجنوب امريكية . وتتمثل الازمة في عجز هذه الدول ، بما فيها عدد من الدول الاسلامية ، عن تسديد ديونها المتراكمة للمصارف والمؤسسات الدولية .

ويشير تقرير التنمية السنوي للبنك الدولي الى ان احد الاسباب الرئيسية لتزايد ديون الدول النامية يعود الى الارتفاع السريع لمعدلات

الفائدة . فقد بلغت ديون الدول النامية حتى نهاية عام ١٩٨٢ حوالي ٧١٥ بليون دولار ، ٦٠ في المائة منها لمصارف دولية . كما وصل مجموع الفوائد المستحقة على هذه الدول لنفس السنة حوالي ٦٦ بليون دولار ، وهذا يعادل اكثر من نصف العجز الكلي في موازينها الجارية(١) .

من ناحية اخرى ، اذا نظرنا الى الاستثمارات التي يتجه اليها المقترضون من المصارف التقليدية نجدها في الغالب من ذات المردود السريع والمرتفع ، بينما قدر أقبل يعنى بحاجة المجتمع الحقيقية من الاستثمارات والمشاريع .

ولا غرابة في ذلك ، اذ ان هذه السياسة تنسجم مع طبيعة التعامل مع هذه المصارف والبيئة التي تزدهر فيها. فالمستثمر (أو المقترض) يسعى في الدرجة الأولى الى تحقيق اكبر قدر من الارباح ، كما انه من جانب آخر ملتزم بتسديد القرض زائداً الفوائد في موعدها المحدد والا تعرض لزيادة في معدل الفائدة . ويعتبر المقترض هنا مسؤولاً مسؤولية كاملة عن نتيجة استثماره ، فلو تعرض للخسارة فسيتحملها وحده اضافة الى خسارة العمال والمجتمع لمنفعة مثل هذا المشروع .

واخيراً وبتضافر جهود بعض العلماء ورجال الأعمال بدأ نظام مصرفي جديد في الظهور لتلافي اخطاء الماضي وتطهير المعاملات من الربا، والعمل على خدمة الفرد والمجتمع في كل الصور الممكنة ضمن اطار الشريعة الاسلامية. الا انه بالرغم مما حققه هذا النظام من نجاح فلا زالت تجابهه بعض العقبات التي قد تستمر لبعض الوقت.

The World Bank, World Development Report 1984, Oxford University (1) Press, New York, 1984, pp. 30-32.

# أولًا: المؤسسات المالية الاسلامية التي سبقت قيام المصارف الاسلامية:

تعود نشأة المصارف الاسلامية الى منتصف عام ١٩٧٥م عندما تأسس بنك دبي الاسلامي كأول مصرف يتعامل وفق تعاليم الشريعة الاسلامية. ثم تتابع افتتاح المصارف والشركات الاستثمارية الاسلامية بحيث اصبح عددها يقارب العشرين بنهاية عام ١٩٨٣م(١).

الا انه قبل الخوض في خواص وأهداف المصارف الاسلامية لا بد من التنويه بأهمية المحاولات التي سبقت قبام هذه المصارف ومهدت الطريق لقيامها ممثلة في المؤسسات المالية الاسلامية التالية (٢):

## ١ ـ بنوك الادخار المحلية :

ان أول محاولة لانشاء مؤسسة مالية في العالم العربي لا تتعامل

<sup>(</sup>۱) على سبيل المثال . بنك دبي الاسلامي ( ١٩٧٥ )، ببت التمويل الكويتي ( ١٩٧٧ م) بنك فيصل الاسلامي بالسودان ( ١٩٧٧ ) ، بنك فيصل الاسلامي بالقاهرة ( ١٩٧٧ ) ، البنك الاسلامي الاردني ( ١٩٧٨ ) ، المصرف الاسلامي الدولي للاستثمار والتنمية ( ١٩٧٨ ) ، بنك البحرين الاسلامي ( ١٩٨٢ ) ، المصرف الاسلامي بلكسمبرج ، بنك بنجلاديش الاسلامي الدولي ، بنك قطر الاسلامي ، بنك ماليزيا الاسلامي ، بنك التضامن الاسلامي بالسودان ، البنك الاسلامي لغرب السودان ، بنك قبرص الاسلامي ، بيت التمويل الاردني للاستثمار والتنمية ، بيت التمويل الاسلامي في لندن وغيرها .

 <sup>(</sup>٢) للمزيد عن هذه المؤسسات يرجع له : احمد النجار ، منهج الصحوة الاسلامية :
 بنوك بلإ قوائد ، ( بدون ناشر أو تاريخ نشر ) ؛ ايضاً غريب الجمال .

المصارف وبيوت التمويل الاسلامية ، دار الشروق ، جدة ، ١٣٩٨هـ .

بالفائدة كانت في عام ١٩٦٣م عندما انشىء أول « بنك ادخار محلي » في بلدة ميت غمر في جمهورية مصر العربية .

كان هدف بنوك الادخار المحلية التي انتشرت في انحاء مختلفة من الجمهورية هو تشجيع المواطنين على الادخار والمساهمة بهذه الادخارات في المشروعات التنموية المحلية، مع عدم التعامل بالفائدة أخذاً أو عطاء . وقد حققت في بدايتها نجاحاً باهراً ، الا انها ولاسباب غير واضحة ، وضعت في سنة ١٩٦٨م تحت اشراف البنك المركزي والبنك الأهلي المصري ، ومن ثم فقدت هويتها المميزة .

## ٢ ـ بنك ناصر الاجتماعي :

تم انشاء بنك ناصر الاجتماعي في سنة ١٩٧١م بالقاهرة وهو لا يقوم بالعمليات المصرفية الا انه يتفق مع المصارف الاسلامية في كثير من النواحي . فمن اهدافه توفير العمل وتشجيع الادخار الفردي ومنح القروض بدون فوائد والاستثمار وفقاً لنظام المشاركة والتوسع في نظام التأمينات التعاوني وتقديم المعونات والمساعدات ، اضافة الى ان جميع معاملاته لا تستند الى الفائدة اخذاً أو عطاء . اما موارده فتشمل ما يحدد له من نسبة ارباح الوحدات الاقتصادية التابعة للمؤسسات العامة ، اشتراكات المنتفعين باحكام نظام التأمين والمعاشات ، الاعانة الحكومية السنوية ، جزء من ايرادات الاوقاف الخيرية ، اضافة الى اموال الزكاة والتبرعات والوصايا وعوائد النشاطات التي يقوم بها النك .

# ٣ ـ البنك الاسلامي للتنمية :

وقد اسسته منظمة المؤتمر الاسلامي عام ١٩٧٥ ، مقره الرئيسي

مدينة جدة ، يهدف الى تدعيم التنمية الاقتصادية والتقدم الاجتماعي لشعوب الدول الاعضاء بصفة خاصة والشعوب الاسلامية بصفة عامة وفقاً لأحكام الشريعة الاسلامية . ومن أهم الوظائف التي يقوم بها :

- ١ المشاركة في رؤوس اموال المشروعات والمؤسسات الانتاجية في العالم الاسلامي .
- ٢ استثمار الاموال في مشروعات البنيان الاقتصادي والاجتماعي في
   العالم الاسلامي .
  - ٣ منح قروض لتمويل المشروعات الانتاجية في الدول الاسلامية .
- ٤ دعم التعاون وتطوير التجارة الخارجية فيما بين الدول الاعضاء مع
   الالتزام بمبادىء الشريعة الاسلامية .
- ٥ القيام بالابحاث اللازمة لممارسة النشاطات الاقتصادية والمالية
   والمصرفية المختلفة في الدول الاسلامية .

مما تقدم يتضح ان المؤسسات الثلاث السابقة لا تعتبر مصارف انما هي مؤسسات تنموية يجمع بينها وبين المصارف الاسلامية اسلوب التعامل الذي لا يعتمد الفائدة .

# ثانياً: ماهية المصارف الاسلامية

وهي عبارة عن مؤسسات استثمارية مصرفية اجتماعية تتعامل في اطار الشريعة الاسلامية . فهي تعمل على تعبئة الموارد الاسلامية المتاحة وتوجيهها الى الاستثمارات التي تخدم اهداف التنمية الاقتصادية والاجتماعية اضافة الى القيام بالاعمال المصرفية اللازمة بمقتضى احكام الشريعة الاسلامية .

من هـذا المنطلق نجـد ان الاهداف التي تسعى المصارف الاسلامية الى تحقيقها تختلف عن مثيلاتها بالنسب للبنوك التقليدية فهي ليست اقتصادية بالمعنى الضيق (تكبير الارباح) بل تتسع لتشمل الجوانب الاقتصادية الأخرى اضافة الى الجوانب الاجتماعية والروحية .

وتجدر الاشارة هنا الى ان تحريم التعامل بالفائدة يعتبر حجر الزاوية بالنسبة لهذه المصارف. فهناك اجماع بين علماء المسلمين على تحريم الفائدة واعتبارها ربا. فعلى سبيل المثال تنص التوصية والفتوى الأولى للمؤتمر الثاني للمصرف الاسلامي على التالي: «يؤكد المؤتمر ان ما يسمى بالفائدة في اصطلاح الاقتصاديين الغربيين ومن تابعهم هو من الربا المحرم شرعاً »(١). كما كان ضمن قرارات مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية بالقاهرة التالي: « الفائدة على انواع القروض كلها ربا محرم ، لا فرق في ذلك بين ما يسمى بالقرض الاستهلاكي وما يسمى بالقرض الانتاجي لان نصوص الكتاب والسنة في مجموعها قاطعة في تحريم النوعين »(١).

أما الخدمات التي تقدمها المصارف الاسلامية فتشمل الخدمات المصرفية ، والاستثمارية ، والاجتماعية . ويرجع هذا التعدد في الخدمات الى اختلاف طبيعة واهداف هذه المصارف عن البنوك التقليدية .

<sup>(</sup>١) المؤتمر الثاني للمصرف الاسلامي . فتاوى وتوصيات لجنة العلماء . الكويت ٢ - ٨ جمادى الآخرة ١٤٠٣هـ .

<sup>(</sup>٢) مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية بالقاهرة في دورته الثالثة ٢٥ محرم - ١٦ صفر ١٣٨٥ هـ .

# أ ـ الخدمات المصرفية:

تقدم المصارف الاسلامية معظم الخدمات المصرفية التي توفرها البنوك التجارية التقليدية ، مع بعض التعديل في شكل وشروط هذه الخدمات لتتسق مع طبيعة وأهداف هذه المصارف .

١ - قبول الودائع: تستقطب البنوك التقليدية أنواع مختلفة من الودائع مثل:

أ ـ ودائع تحت الطلب أو مايسمى بالحسابات الجارية: وهذا النوع من الحسابات يعطي صاحبه الحق في سحب جزء من وديعته أو كلها اذا شاء في أي وقت وهو بالتالي لا يحصل على فائدة مقابل فتح مثل هذه الحسابات ، بل أن بعض البنوك تطالب اصحاب هذه الحسابات بدفع مبالغ رمزية مقابل فتحها .

تقوم المصارف الاسلامية بهذا النوع من الحسابات دون اختلاف يذكر . ويعتبر المصرف ضامناً لهذه الودائع ومديناً بها للمودع .

ب - ودائع ادخارية أو حسابات التوفير: عادة ما تفتح هذه الحسابات من قبل اصحاب الدخل المحدود، يعطى صاحبها دفتراً وله الحق في سحب بعض الوديعة أو كلها متى شاء.

اما المصرف الاسلامي فيخير صاحب الوديعة بين ان يودع الوديعة كلها أو بعضها في أحد حسابات الاستثمار بالمشاركة وبين أن يودعها بدون ارباح مع ضمان اصلها .

جــ الودائع لأجل: وهي ودائع بعيدة المدى لا يسترد منها شيء إلا

بعد مدة معينة يتفق عليها ، غالباً ما تكون سنة . تدفع البنوك التقليدية فوائد مقابل السماح باقراضها للآخرين .

يقبل المصرف الاسلامي الودائع متوسطة وطويلة الأجل ، على ان يقوم هو أو طرف آخر باستثمارها مضاربة . ويقتسم الربح مع رب المال (صاحب الوديعة الاستثمارية) . وتوزع الارباح بين المودعين بنسبة اموالهم ومدة الايداع ، اما المصرف فيأخذ حصة بوصفه مضارباً شرعياً .

Y ـ الشيكات : وهي عبارة عن اوامر من العميل الى المصرف الذي له فيه حساب جار ليدفع الى حامل الشيك أو الى شخص ثالث مبلغ معين ، وهذا النوع من التعامل لا غبار عليه من الناحية الشرعية لانه تنفيذ لعقد الوديعة بين الطرفين وخالي من الربا ، لذا تتعامل بها المصارف الاسلامية .

٣- بيع وشراء العملات: ليس هناك ما يمنع قيام المصرف الاسلامي بهذا النشاط بشرط ان يكون يدا بيد لان ذلك يعتبر بيع جنس بغير جنسه ولا أثر لمجرد الاشتراك في الاسم مع الاختلاف في الحقيقة (١). ولا يشترط في «يد بيد» ان تكون عملة حقيقية ، فقد تكون شيكات سياحية أو شيك عادي أو سند تمويل لان هذه جميعاً تقوم مقام العملة الحقيقية .

٤ ـ تحصيل وخصم الكمبيالات : يمكن للمصرف الاسلامي ان
 يقوم بتحصيل (سندات الديون) التي يضعها الدائنون لـدى المسرف

<sup>(</sup>١) بيت النمويل الكويتي : الفتاوى الشرعية في المسائل الاقتصادية ، الكويت ، 1٤٠٠ هـ ، ص ٨٧ .

ويفوضونه في تحصيلها وله أن يأخذ اجراً أو عمولة مقابل هذه الخدمة. لكنه لا يستطيع القيام بعملية خصم (حسم) الكمبيالات. كأن يقدم الدائن الى المصرف كمبيالة (سند دين) لم يحن موعد استحقاقها ويبطلب من المصرف دفع قيمتها مقابل خصم جزء من هذه القيمة (فائدة) عن المدة المتبقية لاستحقاقها. وفي هذه الحالة تنتقل ملكية الكمبيالة الى المصرف الذي يقوم بمطالبة المدين عند تاريخ الاستحقاق، ويحصل قيمتها كاملة. وسبب ذلك واضح جداً اذ ان هذه العملية هي عين الربا، فالمبلغ المخصوم هو مقابل الأجل، ولا يختلف في شيء عن كون الشخص اقترض من البنك بفائدة. اما اذا قام المصرف بدفع قيمة الكمبيالة دون خصم فلا بأس. ويمكن اعتبار قيمة الكمبيالة المدفوعة من قبيل القرض الحسن لا سيما اذا كان للمستفيد حساب جار في المصرف ، لاستفادة المصرف من مثل هذا الحساب. كما يمكن للمصرف دفع قيمة الكمبيالة كاملة باعتبارها الحساب. كما يمكن للمصرف دفع قيمة الكمبيالة كاملة باعتبارها تمويل يشارك المصرف المدين في نتائجه (۱).

• - الاعتمادات المستندية: وهي عبارة عن تعهد من بنك ما بأن يدفع للمصدّر قيمة البضائع المشحونة مقابل تقديم المستندات التي تثبت أن الشحن قد تم وبعد التأكد من مطابقة هذه المستندات لشروط الاعتماد. مثال ذلك: تقدم شركة الجميح للسيارات الى بنك الرياض بطلب فتح اعتماد بمبلغ معين ، لحساب شركة جنرال موتورز (الشركة المصدرة). بمقتضى الاتفاق يقوم بنك الرياض بابلاغ احد

<sup>(</sup>١) مُصطفى احمد الزرقاء ، « المصارف : معاملاتها ، وودائعها ، وفوائدها » ، ورقمة للمناقشة ، المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيز ، جده ، ١٤٠٤هـ ، ص ٢ ــ ١١ .

البنوك الامريكية التي يتعامل معها ، بمقدار الاعتماد والشركة المستفيدة والشروط اللازم توفرها لسداد قيمة الاعتماد . يقوم البنك الامريكي بدوره بابلاغ الشركة بالاعتماد وبأنه متعهد بسداد المبلغ متى استلم ما يثبت شحن البضاعة . عند استلام الوثائق يسدد البنك الامريكي قيمة البضاعة ويحتسب المبلغ ديناً على بنك الـرياض ، اذا لم تكن قيمة الاعتماد قد سددت . ترسل الوثائق لبنك الرياض وهو بدوره يطالب المستورد (الجميح ) بالتسديد . يحصل البنك على عمولة مقابل اتعابه ويحصل على فائدة عن مدة تأخر التسديد اذا لم يكن سدد من قبل . ويمكن للمصرف الاسلامي القيام بهذه العملية مقابل عمولة يتفق عليها . اذا كان الاعتماد مغطى بالكامل ، لكن المشكلة تثار عندما يكون جزءاً من الاعتماد غير مغطى ، أو في حالة طلب تمديد الاعتماد من قبل العميل. فالبنوك التقليدية عادة ما تحصل على فائدة مقابل هذه الحالات . ويمكن للمصرف الاسلامي حل مثل هذه المشاكل اما باعتبار الجزء غير المغطى قرضاً حسناً ، وهذا معقول اذا كان طالب فتح الاعتماد من زبائن المصرف الدائمين . فالمصرف يستفيد من استثمار ودائعه الجارية ولن يضيره كثيراً تغطية جزء من الاعتماد لفترة قصيرة أو تمديده . أو يمكنه تحويل الجزء غير المغطى بالدخول مع العميل ( المستورد ) مشاركة على حسب النسبة التي يتفق عليها . كما يمكن تمويل السلعة المستوردة كاملة أو مجزأة عن طريق ما يعرف بأسلوب « المرابحة » . كما سيأتي شرحه في نهاية الفصل .

ومع ذلك ، فستبقى مشكلة « الاعتمادات المستندية » بدون حل جذري ومقبول ما دامت المصارف الاسلامية محدودة في عددها ونشاطها . اذ انه حتى وان قبل البنك المحلي بتغطية الاعتماد دون احتساب فوائد فقد لا يقبل بذلك البنك الاجنبي . وربما تختفي هذه

المشكلة تدريجياً بانتشار وتأصل المصارف الاسلامية الدولية ، وذلك لقبولها لمشل هذه الانواع من المعاملات ولاستمرارية بحثها عن البدائل الممكنة لمواجهة مثل هذه الصعوبات .

7 - خطابات الضمان: عادة ما يطلب من المقاولين الذين رست عليهم اعمال حكومية أو غيرها تقديم خطابات ضمان بنكية تمثل نسبة معينة من قيمة المشروع. كما يلجأ المقاولون الى البنوك لامدادهم بجزء من عملية التمويل للمشاريع التي ترسي عليهم مقابل تنازل المقاول للبنك عن المستخلصات التي يحصل عليها من الجهات الحكومية. وتقوم البنوك بتحصيل هذه المستخلصات وتمويل نفقات المقاول حتى نهاية المشروع. وتتقاضى البنوك فوائد مقابل هذا المتعويل.

اما المصارف الاسلامية فيمكن ان تقدم خطابات الضمان (نوع من الكفالة) لطالبيها مقابل اجر أو عمولة ، اذا كان للعميل حساب جار يغطي قيمة خطاب الضمان . فاذا لم يكن فيمكن للمصرف ان يمول المشروع أو جزء منه مقابل المشاركة في الغرم وربما تحمل الغرم كله والمشاركة في الربح (مضاربة) أو أي اسلوب آخر لا يخل باحكام الشريعة(١) .

٧ - عمليات الأوراق المالية : وتشمل هذه العمليات حفظ الأوراق المالية وخدمتها مثل تحصيل الارباح واستبدال المجدد اصدارها . ايضاً طرح عملية الاكتتاب نيابة عن الشركات .

<sup>(</sup>١) احمد النجار، المدخل الى النظرية الاقتصادية في المنهج الاسلامي، مطبعة الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية، القاهرة، ١٤٠٠هـ، ص ١٥٧ ـ ١٧٣.

ويمكن للمصارف الاسلامية القيام بهذه العمليات اذا كانت ضمن حدود المباح مقابل تقاضي عمولة من عملائها . على سبيل المثال يمكن حفظ الاسهم وخدمتها اذا كانت المشاريع ذاتها مباحة ، بينما لا يجوز خدمة المستندات المتمثل ربحها في فوائد ربوية . كما يمكن للمصرف الاسلامي القيام بعملية اكتتاب الاسهم لبعض الشركات على ان تكون الشركة في تركيبها ونشاطها ملتزمة باحكام الشرع .

٨- التحويلات النقدية: تقوم المصارف الاسلامية بهذه العملية مقابل عمولة ، فالبنك يأخذ عمولة أو اجراً مقابل قيامه بدفع مبلغ معين في مكان غير المكان الذي نشأ فيه الدفع ، سواء كان التمويل داخلي أو خارجي .

مما سبق يتضح ان المصارف الاسلامية لو قدر لها النجاح في الدول الاسلامية فستتمكن من القيام بمعظم الخدمات التي تقدمها البنوك التقليدية اضافة الى خدمات وفوائد اخرى ، سنتعرض لها في الأجزاء اللاحقة من هذا الفصل .

# ب ـ الخدمات الاستثمارية والتمويلية

تهدف المصارف الاسلامية ، كما سبق ذكره ، الى تعبئة موارد المسلمين المتاحة وتوجيهها الى الاستثمارات التي تخدم اهداف التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، ولتحقيق ذلك تعمل المصارف الاسلامية بشتى الوسائل على تنمية الوعي الادخاري والاستثماري لدى الافراد . وتقبل الودائع بهدف الاستثمار تحت شروط معينة اهمها ان تتم عملية الاستثمار وفق احكام الشريعة سواء على اساس المضاربة أو

سواها . ويمكن للمصارف الاسلامية ان تستثمر هذه الودائع بنفسها أو بالمضاربة مع طرف آخر يلتزم باحكام المضاربة الاسلامية . ولأن المصارف شريكة في هذه الاستثمارات وعائداتها فهي شديدة الحرص في انتقاء مشاريعها ، مما يستوجب القيام ببعض الدراسات الاقتصادية والفنية للمشاريع قبل قبول تمويلها . لذا تتم عملية التمويل في المصارف الاسلامية حسب شروط المضاربة أو المرابحة أو أي طريقة اخرى لا تتعارض مع احكام الشريعة الاسلامية .

ويتضح مما سبق ان الموارد والاستخدامات تندمج تقريباً في علاقة واحدة لا ينفصل احدها عن الآخر. ويظهر عكس ذلك في البنوك التقليدية حيث لا يوجد ارتباط بين الموارد والاستخدامات أو بين الايداعات ومجالات استثمارها. فمهمة البنوك التقليدية تنحصر في منح القروض والسلفيات (اضافة الى الخدمات المصرفية الأخرى) مقابل فوائد محددة مسبقاً ووجود ضمان بسداد القرض في الوقت المحدد. اما مجال استخدام القرض أو مكانه فيأخذ مرتبة ادنى من المعتمام البنك. ومع ما لاسلوب المشاركة من مزايا، الا انه لا يزال يواجه بعض التحفظات من قبل المستثمرين والتجار وذلك لعدم رغبتهم في تدخل المصارف في اعمال منشآتهم ومشاركتهم الأرباح رغبتهم في تدخل المصارف في اعمال منشآتهم ومشاركتهم الأرباح التي قد تختلف فلسفة الطرفين حول مقدارها وطريقة تحديدها. علما ان عقد المضاربة الشرعي لا يعطي رب المال حق التدخل في الادارة مطلقاً (۱).

<sup>(</sup>١) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، المجلد الخامس ، مرجع سابق ، ص ٥١ - ٧٣ .

#### اساليب تمويل الاستثمار والتجارة:

تقوم المصارف الاسلامية بتمويل النشاطات الاستثمارية (عقارية ، زراعية ، صناعية ، حرفية ) والتجارية بأكثر من اسلوب :

١ - قد يقوم المصرف بالعملية بنفسه ومباشرة في حالة الاستثمار العقاري ، كشراء الاراضي وبناء الشقق والمنازل وبيعها (١) ، أو كما في حالة الدخول في التجارة الخارجية عن طريق الاستيراد والتصدير ، أو من خلال انشاء بعض المؤسسات الاسلامية الأخرى كشركات التأمين الاسلامية وغيرها .

٢ - كما يمكن للمصارف ان تقوم بعملية التمويل عن طريق المشاركة ، وهذه تشمل مختلف الحالات التي يدخل فيها المصرف شريك ممول في مشروع ما ، وذي دخل متوقع . ويختلف مقدار التمويل وشروط المشاركة من مشروع إلى آخر .

٣ ـ أيضاً يمكن للمصرف تقديم التمويل عن طريق المضاربة ،
 ليقوم طرف آخر بالعمل في النشاط على اساس المشاركة في الربح والخسارة .

<sup>(</sup>۱) البيع قد يكون نقداً أو بالتقسيط حسب الاتفاق ، أو عن طريق الايجار المتناقص . وفي هذه الحالة يقدر للمنزل اجر منزل مشابه . ويعتبر المصرف مالكاً لجزء من المنزل بقدر ما يستحقه من قيمته ، كما يتقاضى هذا الجزء المستحق من ايجار . ويستمر دفع الايجار على ما يقابل الرصيد غير المسدد من الدين ، والذي يتناقص تدريجياً . المرجع : محمد عمر شابرا « النظام النقدي والمصرفي في اقتصاد اسلامي » (ترجمة عربية) . مجلة ابحاث الاقتصاد الاسلامي ، العدد الثاني ، المجلد الأول ، جدة ، ١٤٠٤هـ . ص ١٦ .

٤ - أما بالنسبة للتجارة ، فيلاحظ انه من أكثر اساليب التمويل شيوعاً هو التمويل عن طريق بيع المرابحة ( بيع المرابحة للأمر بالشراء ) وبيع الأجل . ويقصد ببيع الأجل ( أو التقسيط ) بيع السلعة بثمن مؤجل اكبر من ثمن النقد أو الحال ويعتبر هذا العقد صحيحاً في نظر معظم العلماء متى توفرت الشروط التالية : تحديد الثمن والأجل وقبول الطرفين بهما . اما ما يثار حول وجود شبه بين بيع الأجل وبيوع الربا ، فيرد عليه بأن أوجه التغاير أكثر عمقاً من أوجه الشبه (٢) . وتشمل أوجه التغاير التالي :

- ١ ان الزيادة في بيع الأجل والتقسيط ليست خالية من عوض بل هي في مقابلة العين المبيعة .
- ٢ اذا حل أجل الدفع ولم يستطع المشتري دفع الثمن فلا زيادة عليه
   ( بعكس في حالة الربا ) ، ولا مؤاخذة ان كان معسراً ، لقول تعالى : ﴿ وان كان ذو عسرة فنظرة الى ميسرة وان تصدقوا خير لكم ان كنتم تعلمون ﴾ .
- " في الربا تحدد نسبة معينة مقابل الأجل ، لذلك يمكن دفع الدين في أي وقت قبل الموعد المحدد مقابل خصم النسبة المقدرة عن تلك المدة ، بينما لا يمكن ذلك في حالة بيع الأجل .

اما بيع المرابحة فهو البيع برأس المال وربح معلوم . ويرى ابن قدامة ان هذا البيع جائز لا خلاف في صحته (٣) . وعادة ما يعرف بيع

<sup>(</sup>١) مرجع هذا الجزء: بيت التمويل الكويتي ، بيع الأجل في ميزان التشريع ، من سلسلة منشورات بيت التمويل الكويتي ، مطبعة السلام ، الكويت .

<sup>(</sup>٢) نفس المرجع السابق . ص ٨ .

<sup>(</sup>٣) ابن قدامة المقدسي ، المغني ، المجلد الرابع ، مرجع سابق ، ص ١٩٩ .

المرابحة للأمر بالشراء بأنه بيع السلعة بالثمن الذي اشتريت به مع زيادة معلومة سواء كانت منسوبة الى رأس المال أو محددة بمبلغ معين . ويتم هذا النوع من التعامل عندما يطلب العميل من المصرف ان يشتري له بضاعة ما ويعده عند شرائها منه بربح معلوم ووقت معلوم لدفع القيمة (۱) .

وقد ظهرت الحاجة الى هذا النوع من التعامل لمحدودية المضاربة حيث لا تغطي كل انواع التمويل التي يتطلبها الافراد والجماعات. فهناك حاجات استهلاكية يتطلبها الافراد كالسيارة والثلاجة و لتلفاز واخرى مهنية كالادوات الخاصة بالطبيب والحلاق وغيرهم. كما أن هناك مستلزمات تحتاجها المؤسسات الخاصة والعامة ويصعب تمويلها بطريق المضاربة. لذلك رأت المصارف بضرورة وجود وسيلة تمويل تفي بهذه الحاجات دون التعارض مع تعاليم الشريعة. وقد استند بعض الفقهاء والكتاب الى ما أفتى به الامام الشافعي وغيره من الأثمة والفقهاء. يقول الامام الشافعي في كتابه الأم فاشتراها الرجل الرجل السلعة فقال: اشتر هذه وأربحك فيها كذا فاشتراها الرجل فالشراء جائز، والذي قال اربحك فيها بالخيار ان شاء فاشتراها الرجل فالشراء جائز، والذي الله المنتر لي متاعاً ووصفه اله المراد).

وهنا تكون المبادرة من الراغب في الشراء حيث يطلب ممن

 <sup>(</sup>١) ببت التمويل الكويتي ، دليل بيت التمويل الكويتي للاعمال المصرفية والاستثمارية القائمة على اساس الشريعة الاسلامية ، الكويت ، ص ١٦ .

<sup>(</sup>٢) سامي حسن احمد حمود . تطوير الاعمال المصرفية بما يتفق والشريعة الاسلامية مطبعة الشرق ومكتبتها ، عمان ، ١٤٠٢هـ ، ص ٤٣٣ .

يُملك المال شراء السلعة مقابل ربح يتفق عليه ، لذا سميت مرابحه .

لذا فان «بيع المرابحة للأمر بالشراء » عبارة عن تركيبة مبتكرة مكونة من وعد بالشراء ووعد بالبيع مرابحة »(١) . وهذا النوع من التعامل «ليس من قبيل بيع الانسان ما ليس عنده لان المصرف لا يعرض ان يبيع شيئاً ولكنه يتلقى امراً بالشراء وهو لا يبيع السلعة حتى يملكها ـ وهناك وعد بالشراء مقابل نسبة ربح يتفق عليها على ان يدفع مقسطاً حسب امكاناته »(١) . وان هلكت السلعة قبل تسليمها يتحمل مسؤوليتها المصرف . كما أن الأمر بالشراء ( العميل ) ليس ملزماً بشراء السلعة بعد تأمينها ، فهو بالخيار ان شاء احدث فيها بيعاً وان شاء لم يحدث . كما أنه ليس ملزماً بدفع مقدار الربح الذي وعد به ، شاء لم يحدث . كما أنه ليس ملزماً بدفع مقدار الربح الذي وعد به ، لان العقد لم يتم ولا يجوز أن يتم الا بعد تملك المصرف للسلعة . ويفرق سامي حمود بين المرابحة والعينة حيث يقول : « فالمرابحة بيع مقصود فيه حقيقة تملك السلعة للاستعمال أو للاتجار ، اما العينة فهي بيع صوري مقصود فيه القرض حقيقة »(٣) .

وقد ثبت جدوى هذا النوع من التعامل في حالات الاستيراد ، حيث يقوم المصرف باستيراد سلعة معينة مثل الأدوية وغيرها ثم يضيف نسبته على الثمن . وبطبيعة الحال يتحمل المصرف مخاطر الاستيراد والنقل . ومع ما لهذا الاسلوب من مزايا ومع ان المصارف الاسلامية

<sup>(</sup>١) سامي حمود . المرجع السابق . ص ٤٣٠ .

<sup>(</sup>٢) حسن عبد الله الامين ، « الاستثمار الـلاربوي في نـطاق عقد المـرابحة » ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٣٥ ، ٣٠ هـ ، ص ٦٩ ـ ٩١ .

<sup>(</sup>٣) سامي حمود ، « رد على نقد حول بيع المرابحة للأمر بالشراء » مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٣٦ ، ٣٠ هـ ، ص ١٤٥ ـ ١٤٦ .

قبلت التعامل بموجبه الا انه لا زال هناك من يعارض في صحة هذا العقد وقبوله . فرفيق المصري على سبيل المثال يرى أن « في هذه العملية شبهة ربوية (عينة) ، وشبهة بيع ما ليس عنده ، وشبهة بيعتين في بيعه . وليست هناك ادلة عقلية ونقلية دقيقة صادرة عن علماء محققين ، لازالة هذه الشبهات . وهذه العملية لا تختلف في حقيقة الأمر عن عملية حسم السندات ، الا في الطرف المستفيد من التمويل ، فهو البائع في الحسم ، والمشتري فيها . . الخ »(١) .

## بعض التحفظات على عملية الاستثمار عن طريق المشاركة :

قد يعتقد البعض ان الايداع بهدف الاستثمار في المصارف الاسلامية لا يعود بعائد ينافس في مقداره العوائد التي تدفعها البنوك التقليدية (الفائدة) وذلك لاحتمال فشل المشاريع التي يساهم فيها المصرف وانخفاض ارباحها الى غير ذلك من المخاطر. ويمكننا استعراض اهم التحفظات التي تثار فيما يتعلق بعملية الاستثمار في المصارف الاسلامية (٢):

١ مخاطر الاستثمار : هناك من يعتقد بأن المصارف الاسلامية اكثر
 تعرضاً لمخاطر الاستثمار من غيرها . لكن في حقيقة الأمر لا
 يوجد مخاطر حقيقية أو ذات وزن كبير وذلك للاسباب التالية :

أ ـ حرص المصارف الاسلامية على اختيار المشاريع التي تساهم

<sup>(</sup>۱) انظر رفيق المصري ، «كشف الغطاء عن بيع المرابحة للأمر بالشراء » مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٣٢ ، ١٤٠٢هـ ، ص ١٧٩ ـ ١٨٩ .

<sup>(</sup>٢) احمد النجار ، المدخل الى النظرية الاقتصادية في المنهج الاسلامي ، مرجع سابق ، ص ١٧٤ ـ ١٨٣ .

فيها أو تمولها . فاختيار المشروع والموافقة على المساهمة فيه لا تتم الا بعد الحصول على دراسة مفصلة عن جدوى المشروع الاقتصادية . فالمصرف شريك في الربح والخسارة وليس ممولاً فحسب كما هو الحال في البنوك التقليدية ، مما يجعله اكثر حرصاً على نجاح المشاريع المستثمر فيها .

ب ـ الودائع عادة ما تكون مختلطة واستثمارها يكون في مشاريع مختلفة ومتفرقة ، بحيث انه لو كان هناك خسارة أو انخفاض في ارباح أحد المشاريع فانه سيعوض نتيجة لارتفاع الارباح في مشاريع اخرى . وليس من المعقول ان تكون جميع الارباح في مختلف المشاريع منخفضة . ومما يدعم هذا المبدأ أن سياسة المصارف هي تعدد وتنوع المشاريع اضافة الى توزيعها على مناطق مختلفة مما يقلل من احتمال الخسارة .

جـ اضافة الى ذلك فالمصارف الاسلامية كغيرها من المنشآت تحتفظ بجزء من ارباحها لتكوين احتياطي لديها تستطيع بواسطته مواجهة الخسائر التي قد تحدث . وتعتبر الارباح المحتجزة جزءاً من نظام المصارف الاسلامية ينص عليها في شروط التأسيس . وينبغي التنويه هنا الى ان نسبة كبيرة من استثمارات المصارف الاسلامية لا زالت تقتصر على تمويل الاستيراد والاستثمار العقاري . وتعلل المصارف الاسلامية هذا الاتجاه بانه مرحلي ، فرضته حداثتها في هذا المجال . اذ أنها تعمل جاهدة على توجيه استثماراتها ما أمكن نحو

#### مجالات الصناعة والزراعة والحرف والخدمات الأخرى(١).

٢- العائد أو الربح: يحتل الربح الصدارة بالنسبة للمودع بهدف الاستثمار وكما وضحنا سابقاً فالمصارف الاسلامية حريصة على انتقاء وتنويع مشاريعها مما يضمن عائداً جيداً للمستثمرين. وتتباين المصارف الاسلامية في طريقة تحديد الارباح فبينما يقبل بعضها بمشاركة المودعين في كل الارباح العائدة من الاعمال المصرفية والاستثمارية ، يقصرها البعض على الارباح العائدة من الأعمال الاستثمارية وتكون ارباح الخدمات المصرفية من نصيب المساهمين فقط. ومع ان معظم هذه المصارف لا زال في مراحله الأولى ، فقد حققت ارباحاً لا بأس بها . فقد بلغت ارباح السياهمين الموزعة لعام ١٩٨٨م في بنك فيصل الاسلامي السوداني ٢٥٪ من رأس المال ، كما منح المساهمين زيادة مجانية في اسهمهم تعادل ٥٠٪ من الاسهم المدفوعة حتى نهاية السنة المذكورة . كما وزعت ارباح المستثمرين بنسبة ٥ , ١٥٪ الني اودعت قبل ١ يوليو ١٩٨١م ، وبنسبة ٥ , ١٥٪ التي اودعت بعد ١/١/١٩٨١م).

أما بيت التمويل الكويتي فقد وزع ارباحه لنفس العمام على النحو التالي: ودائع التوفير (٨٪)، الودائع الاستثمارية

<sup>(</sup>١) انظر: عابدين احمد سلامة ، « البنوك الاسلامية واسلحة النظام المصرفي في السودان » ، ورقة مقدمة الى ندوة البنوك الاسلامية ودورها في التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، القاهرة ، الفترة من ٢٩ صفر ١٤٠٤هـ - ١ ربيع أول ١٤٠٤هـ

 <sup>(</sup>٢) بنك فيصل الاسلامي السوداني ، التقرير السنوي للسنة المالية المنتهية في ٣١ ديسمبر ١٩٨٢م ، (١٦ ربيع أول ١٤٠٣هـ) ، ص ١٢ .

محددة الأجل (١٠, ٦٥)، الودائع الاستثمارية المستمرة (٢١٪). كما وزع ارباح نقدية على المساهمين بنسبة ١٠٪ لكل سهم، واسهم منحة مجانية بنسبة (٢٥٪)(١) وقد انخفضت هذه النسب في السنوات اللاحقة بسبب ظروف الركود الاقتصادي العالمى.

٣- القدرة على سحب الودائع (السيولة النقدية): قد تشار بعض التساؤلات حول مدى استجابة المصارف الاسلامية في تلبية طلبات سحب الودائع بالسرعة اللازمة. ومرد هذا التساؤل هو طبيعة نشاط هذه المصارف التي تقوم على عدم التعامل بالفائدة، ومن ثم صعوبة الاقتراض من المصارف الأخرى عند الحاجة، هذا من جانب اما الجانب الآخر فهو ان جزءاً كبيراً من تعاملها يتجه نحو تمويل التجارة والانشطة الاستثمارية طويلة الأجل، مما قد يترتب عليه بعض التأخير في امكانية تحويل هذه الأصول الاستثمارية الى سيولة نقدية.

وهنا ينبغي التنويه ، بادىء ذي بدء ، ان المصارف الاسلامية تعتبر ضامنة للودائع الجارية وودائع الامانات وودائع التوفير غير المرخص باستثمارها . وبالتالي تعتبر المصارف امينة على هذه الحسابات ومقترضة لها ويلزمها الوفاء بها كاملة عندالطلب . ولمواجهة هذا الالتزام ، تحتفظ المصارف بجزء كبير من هذه الودائع في صورة سائلة .

اضافة الى ذلك ، فان طبيعة عمل المصارف تجعل حدوث مثل

<sup>(</sup>١) بيت التمويل الكويتي ، التقرير السنوي الخامس ، ١٩٨٢م ، ص ١٦ .

هذه الصعوبات مستبعد جداً الا في حالات الكوارث الاقتصادية القومية . ففي ظل الظروف العادية لا تواجه المصارف طلباً بالسحب باكثر من ١٠ - ٢٠٪ من مجموع الودائع ، لأن آجال السحب لا تحل في وقت واحد بالنسبة لكل المودعين وانما في اوقات مختلفة . كما ان تجدد الودائع بانواعها يجعل المصرف في حالة مستمرة من السيولة . وأخيراً فان مما يدعم استمرارية سيولة المصرف هو ان معظم التمويل الاستثماري والتجاري عبارة عن فتح اعتمادات لمدى المصرف الاستثمارية لا بأس بها من التمويلات الاستثمارية لا بنس بها من التمويلات الاستثمارية لا بنس بها من التمويلات الاستثمارية لا بخادر المصرف الاسلامي ، وبالتالي فان نسبة لا بأس بها من التمويلات الاستثمارية لا بخادر المصرف الاسلامي . اضافة الى احتفاظ طالبي التمويل بحسابات جارية لدى المصارف الممولة .

واخيراً فان مما يسترعي الانتباه في وقتنا الحاضر هو ان المشكلة التي تواجه المصارف الاسلامية هي ليست صعوبة توفير السيولة النقدية لمواجهة طلبات السحب، بل على النقيض من ذلك، صعوبة استثمار السيولة النقدية المتدفقة والمتزايدة على هذه المصارف. ويمكن ملاحظة ذلك بالرجوع الى الميزانية السنوية لأي من هذه المصارف.

### جــ الخدمات الاجتماعية

لا تقتصر الخدمات والنشاطات التي تقوم بها المصارف الاسلامية على الجوانب المصرفية والاستثمارية بل تتعداها إلى جوانب اجتماعية بحتة . ومثل هذا الدور يعتبر من المعايير الرئيسية للتمييز بين المؤسسات الاسلامية التي تستشعر دورها في المجتمع ومسؤوليتها تجاهه وبين المؤسسات غير الاسلامية التي لا يحركها الا الحافز المادى .

من أهم الخدمات الاجتماعية التي تقوم بها المصارف الاسلامية :

التأسيس لمعظم المصارف الاسلامية تنص على انشاء صندوق للزكاة التأسيس لمعظم المصارف الاسلامية تنص على انشاء صندوق للزكاة تكون موارده من زكاة المساهمين والمودعين في المصرف وغيرهم من خارج المصرف لتقوم ادارة مختصة بتوزيع هذه الموارد على مستحقيها من الفقراء والمحتاجين . ومن التجارب الناجحة في هذا المضمار تجربة بنك دبي الاسلامي حيث انشأ صندوقاً للزكاة تحت اشراف ادارة مستقلة واستطاع مباشرة دوره في مساعدة فقراء المسلمين وتقديم المساعدات للهيئات والمؤسسات الاسلامية والانفاق على بعثات تعليمية لبعض ابناء الدول الاسلامية الفقيرة (١) .

٢ ـ القرض الحسن: تقوم المصارف الاسلامية من وقت لأخر بمنح بعض القروض للمحتاجين من ابناء المسلمين دون مقابل (قرض حسن)، وقد انشأ بنك دبي الاسلامي صندوقاً للقرض الحسن مهمته تقديم المساعدة الضرورية لمن المت بهم ظروف طارئة أو بحاجة الى المدعم المؤقت. على سبيل المثال طالبي الزواج والموظفين الجدد والمعسرين وغير ذلك.

٣ ـ تأمين السلع الضرورية: تضطر المصارف الاسلامية في
 بعض الاحيان الى الدخول في مشاريع غير مربحة مادياً ، الا انها
 ضرورية لافراد المجتمع مثل استيراد بعض انواع المواد الغذائية .

<sup>(</sup>۱) حسين حسين شحاته ، و بحث في منهج الدعوة الى مفاهيم للمصارف الاسلامي ، عقد في الاسلامية وتسويق خدماتها » ، المؤتمر الثاني للمصرف الاسلامي ، عقد في الكويت من ٦-٨ جمادي الأخرة ١٤٠٣هـ ، ص ٣٢- ٢٢ .

فعلى سبيل المثال نجد بيت التمويل الكويتي وبنك دبي الاسلامي وغيرها من المصارف تتعاون مع بعض المؤسسات التعاونية والتجارية للحصول على لحوم مذبوحة طبقاً للشريعة الاسلامية . ومع ان الدافع الاساسي وراء هذه التجربة كان لتأمين الطعام الحلال لابناء المسلمين الا انها تمخضت في النهاية عن عائد مادي نتيجة للأثر الحسن الذي تركته هذه التجربة لدى المواطنين . وبالتالي زاد اقبال المواطنين على التعامل مع المصارف الاسلامية .

## ثالثاً .. خصائص المصارف الاسلامية :

اضافة الى الشمولية التي تتسم بها خدمات المصارف الاسلامية وسيرها على مقتضى الشريعة الاسلامية فان لها خصائص اخرى تميزها عن المصارف الربوية . ومن أهم هذه الخصائص التالي(١) :-

#### ١ \_ التنمية الاقتصادية :

أحد الأهداف الرئيسية للمصارف الاسلامية يتمثل في دفع عجلة التنمية الاقتصادية الحقيقية للمجتمع. فهذه المصارف تسعى في حقيقة الأمر الى تكبير دالة متعددة الأهداف، تشمل الجوانب الاقتصادية والاجتماعية والقيمية. اما نشاطاتها فهي موجهة بصفة خاصة الى المشاريع الانتاجية بانواعها الصناعية والزراعية والتجارية بما فيها الاسكان والاستيراد وتمويل شراء المعدات والآلات لصغار الحرفيين.

Said S. Martan and others, «Islamic Vis-a-Vis Traditional Banking- A Fuz- (1) zy set Approach», Journal of Research in Islamic Economics, Vol. 2, No. 1, Jeddah, 1404, pp. 31-48.

في الجانب الآخر نجد المصارف التقليدية تهتم في سياستها الائتمانية بتحقيق معدلات فائدة مرتفعة دون توجيه اهتمام يذكر الى الجانب التنموي للمشروع .

## ٢ ـ الحد من التبعية الدولية :

كثيراً ما تنزح الأموال الاسلامية الى دول وأسواق غير مرغوب فيها ، وربما الى ايدي اعداء الدول الاسلامية تبعاً لتغير معدلات الفائدة التي تتعامل بها البنوك التقليدية . ونزوح مثل هذه الأموال يؤدي الى دعم اقتصاديات الدول المنزوح اليها في حين يضعف اقتصاديات الدولة الأم ، اضافة الى ان هذه الأموال معرضة للتغيرات في اسعار عملاتها وفرض القيود الاجنبية عليها والحد من قدرة الدول الأم على نهج سياسات مالية ونقدية مستقلة .

اما المصارف الاسلامية ذات الأهداف والأدوات المختلفة فيتوقع طبقاً لأهدافها ان توجه اموالها نحو الاستثمارات الداخلية وفي اطار الدول الاسلامية قدر الامكان.

# ٣ ـ التكافل الاجتماعي واعادة توزيع الدخل والثروة :

يتحقق ذلك من خلال مشاركة صغار المستثمرين في ارباح الم المصارف الاسلامية ، والتي عادة ما تذهب مثل هذه الارباح الى جيوب المساهمين في حالة البنوك التقليدية . كما يتحقق ذلك من خلال ما تقدمه من خدمات اجتماعية ، سبق ذكرها . ومن خلال الزكاة كأداة لاعادة توزيع الدخل والشروة وتوفير السلع الضرورية للمجتمع وتوجيه الاستثمارات الى المناطق والقطاعات التي هي في امس

الحاجة اليها(١).

٤ - كون المصارف الاسلامية تعمل ضمن اطار الشريعة الاسلامية فهي بلا شك تحظى بقبول اجتماعي افضل من المصارف التقليدية ، لا سيما وانه يشرف على التعامل في هذه المصارف هيئات رقابة شرعية من كبار العلماء في الدول الاسلامية .

٥ ـ تتميز المصارف الاسلامية ايضاً بوجود جهاز استشاري وفني
 لدراسة جدوى المشاريع وتوفير المساعدات الفنية والادارية .

٦ ـ زيادة فرص العمل نتيجة لحاجتها الى خبراء وفنيين ومستشارين
 لكي ينجح مبدأ المشاركة ، اضافة الى العمالة التي تتطلبها النشاطات
 الاستثمارية التى تمولها هذه المصارف .

رابعاً ـ عوائق وصعوبات :

بالرغم من النجاح الذي حققته المصارف الاسلامية والتوسع الكبير الذي شهدته سواء في عددها او حجمها الا انها لا زالت تجابه بعض العقبات وتدور الشكوك حول بعض معاملاتها. وهنا يجب عدم التعميم فمدى الالتزام بالمبادىء وما جاء في عقود تأسيسها يتباين من مصرف لأخر حسب الظروف المحيطة بها وجدية واخلاص العاملين بها.

ولن نخوض بالتفصيل في هذه العوائق والصعوبات لافتقارنا الى المعلومات الدقيقة عن تعامل هذه المصارف وعليه فان حكمنا قابل

<sup>(</sup>۱) عابدين سلامة ، البنوك الاسلامية واسلحة النظام المصرفي في السودان ، مرجمع سابق ، ص ٨ ـ ١١ .

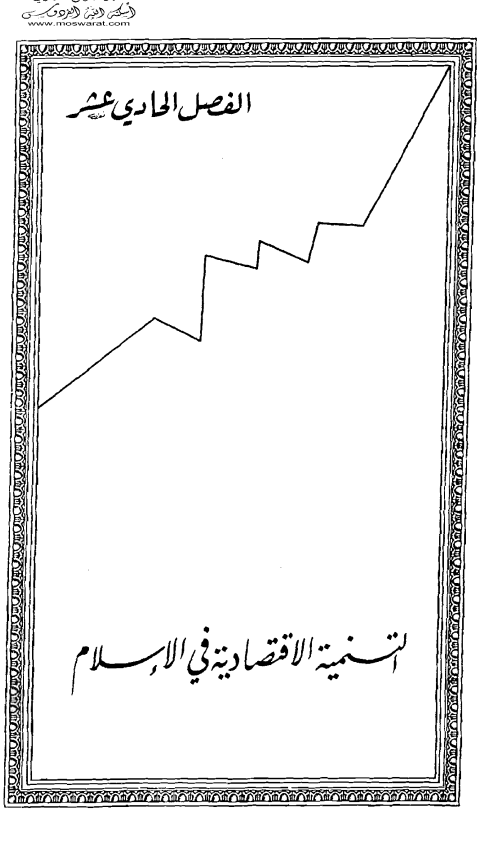
- للخطأ والصواب . من أهم هذه العوائق والصعوبات التالي :
- ١ عدم تفهم قطاع كبير من افراد المجتمع لهذه المؤسسات واهدافها
   ومنطلقاتها لحداثتها وبالتالي تكون آراؤهم حولها في غالب
   الاحوال مجرد تخمينات شخصية لا غير
- ٢ ـ عدم انسجام الانظمة المصرفية وغيرها من الأنظمة المعمنول بها في غالبية الدول الاسلامية مع اهداف هذه المصارف وسياستها .
   فغالبية الانظمة ، ان لم تكن جميعها وضعت لبنوك تقتصر وظيفتها على الائتمان والخدمات المصرفية وتتعامل بالفائدة .
- ٣ ـ هيمنة البنوك التقليدية على السوق المحلية والدولية وتقبل بعض قطاعات المجتمع للتعامل بالفائدة .
- حداثة المصارف الاسلامية جعلها تصطدم ببعض المشاكل التطبيقية التي تحتاج الى وقت طويل لايجاد الحلول لها كما في حالة الاعتمادات المستندية والتعامل مع البنوك الاخرى وكيفية الاستفادة من الارصدة والتأمين وغيرها .
- ٥ مشاكل ناتجة من قلة الكوادر المتخصصة والمخلصة لتحقيق اهداف هذه المصارف .
- ٦ بعض المعاملات التي لجأت اليها المصارف لا تحظى بقبول جيد
   من قبل بعض عملائها ، على سبيل المثال بيع المرابحة .
- ٧ بعض هذه المصارف لم تلتزم بما جاء في عقود تأسيسها ويبرر ذلك بانه لظروف قهرية وان هذا الخروج مؤقت .
- ٨ هناك مؤسسات دخيلة ليس لها من الاسلام الا الاسم ، فنسمع

بين الحين والأخر افتتاح فروع اسلامية لبنوك ربوية .

الا انه وبالرغم من كل الصعوبات ونقاط الضعف التي تجابه هذه المؤسسات فهي تنمو يوماً بعد يوم ويتحسن اداؤها . وهناك جهود تبذل لتطوير وتحسين اساليب ممارستها لتؤدي وظائفها الاستثمارية والمصرفية كما يجب ضمن اطار الشريعة الاسلامية .

رَفَّعُ حِب (لرَّحِمْ) (الْجَنِّ ي رئيسُكُت (الْهُرُّ (الْفِرُووَكِيسِ www.moswarat.com





رَفَحُ حِب (لرَّحِيُ الْفِرَى رُسِكَتُهُ (لِنَّرُ (لِفِرُو فَرِي (سِكَتُهُ لِانْدُرُ (لِفِرُو فَرِي www.moswarat.com رَفَّحُ معبى (الرَّبَعِلي (النَّجْنَ يَ (سِلَتِم (النِّرُ) (الفروك \_\_\_\_\_ www.moswarat.com

لقد كان من نتائج الكساد الكبير الذي عم العالم في نهاية العشرينات من هذا القرن ظهور افكار اقتصادية جديدة ، تناقش في محتواها جوهر النظرية الرأسمالية التي كانت تنادي بوجوب توفر الحرية الاقتصادية وعدم السماح للدولة بالتدخل في النشاط الاقتصادي . لقد عجز نظام الحرية الاقتصادية عن تحقيق الأهداف العامة للمجتمع في القضاء على الكساد والبطالة والوصول الى التوظف الكامل الذي كان يبشر به اصحاب هذه النظرية (التقليديون) . اذ ان التوازن في الاقتصاد قد يتحقق عند مستوى اقل من مستوى التوظف الكامل وبالتالي يصبح تدخل الدولة في النشاط الاقتصادي ضرورياً ، من خلال تبني بعض السياسات المالية والنقدية والانتاجية والتجارية المناسبة . لقد نادى كينز بضرورة زيادة الطلب الفعال (الاستهلاك والاستثمار) ثم دعم هذا المطلب بوجوب زيادة الانفاق الحكومي وذلك لانتشال الاقتصاد من حالة الكساد التي لازمته خلال تلك الفترة .

ومع ان هذه النظرية مبنية على افتراضات قد لا تتوافر جميعها في الدول النامية وبالتالي لا تقدم الحلول المناسبة لمشاكل التخلف

في دول العالم الثالث ، لكنها من جهة اخرى تفسح المجال امام الحكومات للتدخل في النشاط الاقتصادي عن طريق التخطيط وتبني السياسات الضرورية للسير بالاقتصاد نحو الهدف المنشود .

لقد تعددت النظريات الاقتصادية في التنمية ، كما تعددت اساليب التخطيط تبعاً لتباين اهدافها وبيئات روادها ، الا ان هذه النظريات تتفق في كثير من الاحيان في بعدها عن واقع الدول النامية مما أوجد الحافز لدى المسؤولين وكتاب التنمية في الدول النامية للعمل على ايجاد نظريات ونماذج تنمية اقتصادية / اجتماعية بديلة ، تتفق مع قيم وظروف مجتمعاتهم . ان ما يهدف اليه هذا الفصل هو دراسة مفهوم التنمية الاقتصادية ومناقشة ركائزها من منظور اسلامي ، لابراز سمات التنمية الاقتصادية في الاسلام وبلورة مفهومها .

# أولًا \_ مفهوم التنمية الاقتصادية

لا زال هناك من يستخدم تعبيرات التنمية والنمو بوصفها مترادفات ، لتعني استمرار ارتفاع معدلات الزيادة في الدخل القومي أو الفردي الحقيقي . وبالتالي لا يكون هناك فرق بين غايات الدول النامية والدول المتقدمة . لكن حقيقة الأمر غير ذلك . فبينما تهتم الدول المتقدمة بالنمو (أو الزيادة التلقائية في معدلات الدخل) ، توجه الدول النامية جل اهتمامها الى كسر طوق التخلف وانهاء حالة الفقر والبؤس التي تعيشها للوصول بمجتمعاتها إلى أوضاع أفضل .

لذلك يعرف بعض الاقتصاديين التنمية الاقتصادية بانها «تلك العملية التي بمقتضاها يتزايد الدخل الفردي الحقيقي ، لمدة طويلة ، على أن لا تزيد اعداد من هم تحت خط الفقر ولا يزداد توزيع الدخل

سوءاً ((۱) وهذا يعني ان التنمية هي عملية حركية (ديناميكية) تتفاعل فيها عدة قوى ومتغيرات ، تهدف الى رفع معدلات دخل الفرد الحقيقي لمدة طويلة . كما ان مما ينبغي ملاحظته ان نمو الدخل الفردي الحقيقي بحد ذاته ليس كافياً ، ولو لمدة طويلة ، لتحقيق التنمية الاقتصادية . فالتنمية الاقتصادية ، كما أشير من قبل ، تهدف الى كسر طوق التخلف الاقتصادي والاجتماعي وقهر الفقر والجهل والمرض والحد من البطالة وتحقيق نوع من العدالة في توزيع الدخل والثروة . وهذا يتطلب تغييرات هيكلية في المجتمع بابعاده المختلفة ، الاقتصادية، والسياسية، والاجتماعية، والثقافية. ان تحقيق اهـداف التنمية يتطلب العمل على زيادة كمية وكفاءة العناصر الانتاجية المستخدمة في النشاط الاقتصادي ، يأتي في مقدمتها عنصري العمل ورأس المال . كما يتطلب حسن اختيار وتطوير الاساليب الفنية للانتاج ( التقنية ) سواء فيما يتعلق بطرق الانتاج او الأداء الاداري . واهم من هــذا كله ، ينبغي تفهم المجتمع وتقبله لأهــداف التنميـة واســاليب تحقيقها ومن ثم تفاعله وتعاونه في تحقيق هذه الأهداف. ولكي نضمن تقبل المجتمع لاهداف التنمية وتفاعله معها فينبغي ان يكون تحقيق هذه الأهداف متسق مع الاطار العقائدي والخلقي والبيئي لهذا المجتمع . فللعقيدة والقيم دورها في تحقيق اهداف التنمية ، اذ هي التي تحدد موقف الانسان من الثروة والعناصر الأخرى كما انها هي التي ترسم سلوكه وتؤثر في رغباته (٢) ومما يؤسف له أن نظريات التنمية

Gerld M.Meier, Leading Issues in Economic Development, Third Edition, (1) Oxford University Press, New York, 1976, p. 6.

 <sup>(</sup>۲) شوقي احمد دنيا ، الاسلام والتنمية الاقتصادية ، دار الفكر العربي ، القاهرة ،
 ۱۹۷۹م ، ص ۳٦ .

المعاصرة تركز على تحقيق الاشباع الاقتصادي ( المادي ) دون اعتناء باحتياجات الانسان المعنوية والروحية .

# ثانياً ـ مفهوم التنمية في الاسلام

لتحقيق التنمية الاقتصادية لافراد المجتمع المسلم، فينبغي أن تتسق الأهداف والوسائل مع تعاليم الشريعة الاسلامية التي ارسيت دعائمها في القرآن الكريم والسنة النبوية المطهرة. وليس هناك ما يمنع من الاستفادة من بعض المفاهيم الوضعية لمواجهة مشكلة التخلف الاقتصادي طالما ان هذه الأفكار لا تتعارض مع مبادىء الإسلام. يقول عبد الرحمن يسري<sup>(1)</sup>، انه يمكن ابراز مفهوم التنمية الاقتصادية في الاسلام على ضوء بعض الآيات القرآنية ، كقوله تعالى : ﴿ فقلت استغفروا ربكم انه كان غفارا . يسرسل السماء عليكم مدرارا . ويمددكم بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم انهارا ﴾ (٢) . وقوله تعالى : ﴿ ولو أن اهل القرى آمنوا واتقوا لفتحنا عليهم بركات من السماء والأرض ولكن كذبوا فأخذناهم بما كانوا يكسبون ﴾ (٣) . وقوله تعالى : ﴿ وضرب الله مثلاً قرية كانت آمنة يأتيها رزقها رغدا من كل مكان فكفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف بما كانوا يصنعون ﴾ (٤) .

ففي الأيات السابقة يلاحظ ان وفرة الرزق والخيرات دالة

<sup>(</sup>١) المرجع الاساسي لهذا الجزء هو: عبد الرحمن يسري احمد، التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسلام، مؤسسة شباب الجامعة، الاسكندرية، ١٤٠١هـ.

<sup>(</sup>۲) سورة نوح . آیة ۱۰ ـ ۱۲ .

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف . آية ٩٦ .

<sup>(</sup>٤) سورة النحل. آية ١١٢.

للاستغفار ، حيث يعد الله سبحانه وتعالى اهل القرى بالرزق الكثير الطيب عندما يخرجون من الذنوب بالاستغفار وسلوك طريق الايمان والتقوى ، اما اذا شاعت فيهم الغفلة عن طاعة الله سبحانه وتعالى وسلوك طريق المعصية فانهم سيكونون عرضة لسخطه وفقدان الطمأنينة والأمن .

ولا تعني هذه الآيات ان المجتمعات الكافرة لا يمكن ان تحقق تقدماً اقتصادياً وحضارياً ، بل يمكنها ذلك ولكن نهايتها ستكون سيئة اذا لم تعد الى الطريق القويم . فالقرآن يتحدث عن بعض المجتمعات السابقة التي بلغت مراحل عالية من التطور وانما الى حين يقول تعالى : ﴿ ولقد أخذنا آل فرعون بالسنين ونقص من الثمرات لعلهم يذكرون ﴾(١) .

ويقول تعالى: ﴿ فأرسلنا عليهم الطوفان والجراد والقمل والضفادع والدم آيات مفضلات فاستكبروا وكانوا قوماً مجرمين ﴿(٢) وقوله تعالى: ﴿ فانتقمنا منهم فاغرقناهم في اليم بانهم كذّبوا بآياتنا وكانوا عنها غافلين ﴾(٣). وفي قوم هود يقول تعالى: ﴿ أتبنون بكل ربع آية تعبثون وتتخذون مصانع لعلكم تَخُلُدون . وإذا بطشتم بطشتم بجبارين . فاتقوا الله واطبعون . واتقوا الذي امدكم بما تعلمون . أمدكم بأنعام وبنين . وجنّات وعيون . إني اخاف عليكم عذاب يوم عظيم ﴾(٤) . وفي قوم صالح : ﴿ أتتركونَ في ما ههنا آمنين . في عظيم ﴾

<sup>(</sup>١) سورة الاعراف. آية ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) سورة الاعراف . آية ١٣٣ .

<sup>(</sup>٣) سورة الاعراف. آية ١٣٦.

<sup>(</sup>٤) سورة الشعراء . آية ١٢٨ \_ ١٣٥ .

جنات وعيون . وزروع ونخل طلعها هضيم . وتنحتون من الجبال بيوتا فارهين . فاتقوا الله وأطيعون . ولا تطيعوا امر المسرفين (١) . ويقول ايضاً سبحانه وتعالى في توعد الكافرين : ﴿ ولا يحسبن الذين كفروا أنمانملي لهم ليزدادوا إثما ولهم عذاب مهين (٢) .

من هذا المنطلق ينبغي أن يكون للتنمية في الدول الاسلامية مفاهيمها الخاصة . اذ ان التقوى والاستغفار والاستقامة (التقييم الذاتي وتصحيح المسار في لغة العصر) هي من اساسيات التنمية الاقتصادية في المفهوم الاسلامي . وهذا لا يعني عدم اعمال الفكر في كيفية كسر اطار التخلف الاقتصادي والاجتماعي ، فالتدبر وإعمال العقل مطلوب لكن يجب أن يتسق هـذا الفكر مع قيم وتعاليم الاسلام . كما يجب التركيز على ان التنمية والتعمير واجبة في الفكر الاسلامي ولا مجال للشك في ذلك . يقول الله سبحانه وتعالى : ﴿ هو انشأكم من الأرض واستعمركم فيها ﴾(٣) . ولفظ العمارة هنا يحمل في مضمونه التنمية الاقتصادية والنهوض بالمجتمع في مختلف مجالات الحياة الانسانية ، وهـذا جوهـر ما تسعى اليهـا نظريـات التنمية الاقتصـادية(١) . لـذلـك فالعمارة هنا اكثر شمولية من مفهوم التنمية الاقتصادية كما يعرفها الاقتصاديون المعاصرون ، فهي مرحلة تسبق تحقيق هدف اسمى وهـو العبودية لله سبحانه . ومن الأقوال المأثورة في مجال العمارة ( او التنمية ) قول عمر بن الخطاب رضي الله عنه : « من كانت لـ ه ارض ثم تركها ثلاث سنين فلم يعمرها فعمرها قوم آخرون لهم أحق بها »

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء . آية ١٤٦ ـ ١٥١ .

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران . آية ١٧٨ .

<sup>(</sup>٣) سورة هود . آية ٦١ .

<sup>(</sup>٤) شوقي احمد دنيا ، الاسلام والتنمية الاقتصادية ، مرجع سابق ، ص ٨٥ .

كما ان مما اوصى به علي بن ابي طالب كرم الله وجهه نائبه على مصر: « وليكن نظرك في عمارة الأرض ابلغ من نظرك في استخراج الخراج لان ذلك لا يدرك الا بالعمارة ، ومن طلب الخراج بغير عمارة اخرب البلاد »(١).

اضافة الى ذلك فالإسلام في مجموعه يحث على العمل بل ويقدسه كما يدعو الى ترشيد الإستهلاك واستخدام الموارد وينهي عن الاحتكار والاستغلال بكل صوره ويعمل من خلال الزكاة وغيرها على اعادة توزيع الدخل بما يحقق العدالة الاجتماعية المطلوبة.

## ثالثاً ـ ركائز التنمية الاقتصادية (٢٠)

حتى تحقق التنمية الاقتصادية اهدافها لا بد من توفر عدد من الركائز التي يأتي في مقدمتها (٣):

- ١ صلاحية المناخ الاقتصادي والاجتماعي والسياسي .
- ٢ ارتفاع معدل تكوين رأس المال ( المادي والبشري ) في الاقتصاد
   بشكل عام وفي الانشطة الرائدة بشكل خاص .
  - ٣ ـ تقدم الفنون الانتاجية ( التقنية ) بشكل مستمر .
    - ٤ ـ وجود السوق .

<sup>(</sup>١) شوقي احمد دنيا ، المرجع السابق ، ص ٨٥ .

<sup>(</sup>٢) د. عبد الرحمن يسري احمد ، التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسلام . مرجع سابق ، ص ١٥٠ .

<sup>(</sup>٣) يجب أن لا يغيب عن بالنا أن اهم عنصر او ركيزة في التنمية الاقتصادية في الإسلام هي الإنسان نفسه ، حيث لا نكتفي بتطوير مهارته وقدرته الإنتاجية ، بل يجب العمل على تنمية « عنصر التقوى » عند هذا الإنسان ، وهذه ميزة في المنهج الإسلامي لا توجد في غيره .

في هذا الجزء من الفصل . سنحاول مناقشة هذه العناصر من حيث ماهيتها وكيفية اعمالها في دول العالم الاسلامي .

١ ـ صارحية المناخ الاقتصادي والاجتماعي والسياسي : يجمع رجال الاقتصاد على وجوب توفر المناخ المناسب وانه شرط اساسي وضروري لعملية التنمية الاقتصادية . الا أن نقطة الخلاف هي في تحديد مفهوم الصلاحية . فتقليد الانماط التنظيمية لبعض مجتمعات البلدان المتقدمة في الغرب أو الشرق قد لا تخدم هدف التنمية بل قد تسبب المزيد من التدهور الاقتصادي . اذ انه لا يتقبل المجتمع الافكار والتنظيمات الغريبة عنه ولا يتجاوب معها وتؤدي المجهودات الانمائية في مثل هذه الظروف المتميزة بالازدواجية الاجتماعية الى فقدان الناس تدريجياً لقدرتهم الذاتية على التحرك الصحيح في اتجاه التنمية ، ( مثال ذلك سياسات الانفتاح والانغلاق وغيرها من السياسات الاقتصادية والاجتماعية المستوردة ) . لذلك وحتى يتفاعل المجتمع مع اهداف التنمية لا بد ان تكون التنظيمات ، كما اشير سابقاً ، متسقة مع اهداف التنمية لا بد ان تكون التنظيمات ، كما اشير سابقاً ، متسقة مع قيم وظروف المجتمع . وهذا يعني ـ بالنسبة للدول الاسلامية ـ التمسك بالقيم التي ارساها خالق هذا الكون والتعامل بمقتضاها .

٢ - ارتفاع معدل التكوين الرأسمالي: يقصد بالتكوين الرأسمالي هو استخدام موارد المجتمع للمحافظة على الطاقة الانتاجية القائمة أو التوسع فيها ، ويتحقق ذلك من خلال الاستثمار(١) . اما رصيد رأس المال في فترة ما فهو عبارة عن جميع الآلات والمعدات والمباني والطرق وغيرها من التجهيزات والمواد الاولية التي تساهم في

 <sup>(</sup>١) مدحت محمد العقاد ، مقدمة في التنمية والتخطيط ، دار النهضة العربية ،
 بيروت ، ١٩٨٠ ، ص ٢٢٥ .

العملية الانتاجية للمجتمع . ولاتصاف البلدان الاقل نمواً بمعدلات منخفضة في التكوين الرأسمالي نجد نظريات التنمية الاقتصادية تؤكد على ان ارتفاع معدلات الاستثمار يعد من اهم العوامل المؤثرة في نمو الدخل القومي الحقيقي . كما ان مما يزيد في فعالية الاستثمار لتكوين رأس المال اقترانه بعملية التقدم التقني وارتفاع كفاءة العمال الانتاجية . لكن قد يثور السؤال حول ماهية الانشطة التي توجه اليها استثمارات المجتمع لتوسيع الطاقة الانتاجية له . فكثيراً ما توجه نظريات التنمية الاهتمام الى عملية التصنيع وخاصة الصناعات نشاط ما . ومع أن هذه النشاطات هي من الأهمية بمكان ، الا انه قد يكون للمجتمع المسلم تصوره الخاص . ويمكن ترتيب أولويات يكون للمجتمع الممجتمع على النحو التالي (۱) :

- ١ الانشطة التي تشبع الحاجات الاساسية للسكان ، كالمأكل والملبس ( الزراعة والصناعة ) والتعليم والصحة .
- ٢ ـ الاستثمار في الصناعات الحربية ، لما لها من أهمية في حماية
   الدولة ومكتسباتها وقيمها من الأعداء .
- ٣ ـ رعماية وتسهيل التبادل التجاري ، وهمذه تعتمد على النشاطين
   السابقين وما يتمتع به المجتمع من مزايا نسبية .

اما تمويل الاستثمار فيتم عادة من المدخرات المحلية للمجتمع

<sup>(</sup>۱) عبد الرحمن يسري ، التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسلام ، مرجع سابق ص ۸۲ - ۹۲ . وينبغي الاشارة هنا الى ان هذا الترتيب في أولويات الاستثمار هو اجتهاد من الدكتور عبد الرحمن يسري ، توصل اليه من استعراض بعض احاديث الرسول ﷺ ، والموضوع لا زال بحاجة الى المزيد من البحث .

اضافة الى المصادر الأخرى ، كعائدات الحكومة من انتاج السلع العامة كالنفط مثلاً والادخار الاجباري والتمويل الأجنبي . ويؤدي التمسك بالتعاليم الاسلامية الى نمو ادخار الافراد ليمكن استخدامها في الأغراض الاستثمارية . فالاسلام ينبذ الاسراف والتبذير ويدعو الى الاعتدال في الانفاق ، ايضاً يحرم الاكتناز ويحبذ المشاركة في النشاط الاقتصادي . كما ان طبيعة النظام الاقتصادي في الاسلام هي الحركة الدائمة وذلك لأن الاسلام يقدس العمل ويجعله في مرتبة العبادة والجهاد في سبيل الله ، وينهى عن الكسل والمسألة ، كما ينهي عن الاكتناز والاحتكار والـربا ، ويـوجب الزكـاة والارث . كما يعمـل على التفتيت المستمر للثروة حتى لا تكون في ايدي فئة قليلة من المجتمع ويلزم الدولة بتأمين السلع الضرورية لافراد المتجتمع وتوفير حد الكفاية لكل فرد . كما يجعل وظيفة الانسان إعمار الأرض بكل ما فيها من معنى ، ويلزم الفرد والمجتمع بتشييد وتدعيم استقلاله الـذاتي ، سواء كان اقتصادياً أو عسكرياً ﴿ واعدوا لهم ما استطعتم من قوة ﴾ . اضافة الى ذلك فهو يدعو الانسان الى التدبر في نفسه والكون الذي يحيط بــه عله يسترشد بذلك ويتبصر في حياته الدنيا والآخرة .

ولا شك ان تفاعل الفرد مع تعاليم الاسلام ، السابق ذكرها ، ستؤدي الى زيادات مستمرة في معدلات نمو الناتج القومي أو الدخل القومي الحقيقي ومن ثم معدلات التنمية .

اما اسلوب الادخار الاجباري أو ما يسمى بالتمويل عن طريق التضخم فهو غير مرغوب فيه كاداة للتمويل لما يحدثه من ارتفاع في المستوى العام للاسعار ، وذلك لعدم مرونة الجهاز الانتاجي في الدول النامية حيث تزيد السيولة النقدية دون أن تقابلها زيادة مكافئة في السلع

والخدمات. اما فيما يتعلق بالتمويل الأجنبي فقبوله من عدمه يعتمد على نوع هذا التمويل فقد يكون في شكل قروض أو استثمارات مباشرة او معونات حرة وهبات. فالقروض غالباً ما تكون بفوائد محرمة شرعاً كما أن الاستثمارات قد تقود الى نوع من السيطرة الأجنبية على بعض انواع النشاطات والقطاعات الهامة، كما يمكن ان تجر وراءها نفوذاً سياسياً خطيراً. لذا قد تكون الطريقة المثلى هو تعاون الدول الاسلامية فيما بينها بالصور المناسبة، أما في حالة الضرورة فيمكن قبول الاستثمارات الاجنبية في شكل استثمارات مشتركة تحكمها القوانين المحلية.

ومما يجدر الاشارة اليه انه اذا كان الاستثمار المادي يعتبر احد عناصر التنمية فإن الاستثمار البشري يأخذ مركز الصدارة في الأهمية. فالاستثمار في التعليم بانواعه والتدريب وتحسين المستوى الغذائي والصحي للافراد وتنمية وتحسين كفاءة الجهاز الاداري يسهم بلا شك في زيادة الانتاجية وتدعيم معدلات التنمية.

#### ٣ ـ التقدم المستمر في الفنون الانتاجية ( التقنية ) :

تعتبر التقنية من اهم المقومات الاساسية للتنمية الاقتصادية والاجتماعية . وقد ادرك الاقتصاديون اهمية التقنية في عملية التنمية والانتاج مما جعل شومبيتر مثلاً يقول بأن «عملية التجديد (Innovation) هي لب عملية النمو الاقتصادي وان التقدم التقني هو ابرز عناصر هذه العملية حيث يتيح ارتفاع معدلات الاستثمار وبالتالي ارتفاع معدلات نمو الدخل القومي »(۱) .

<sup>(</sup>١) لمزيد من الايضاح عن دور التقنية وآثارها انظر: سعيد مرطان، « حتمية التعاون الخليجي لانتقاء التقنية الملائمة »، ندوة التكامل الاقتصادي لدول مجلس =

وقد وصف بعض الاقتصاديين التنمية الاقتصادية بانها «تتمثل في الانتقال » من المجتمع الذي يتميز بمعدلات منخفضة للتكوين الرأسمالي وتقدم الفن الانتاجي الى مجتمع يتميز بمعدلات مرتفعة للتكوين الرأسمالي والتقدم التقني (١).

لكن ما المقصود بالتقنية أو التقانة كما يسميها البعض ؟. تعرف التقنية بانها « ذلك الجهد المنظم الرامي لإستخدام نتائج البحث العلمي في تطوير أساليب اداء العمليات الانتاجية بالمعنى الواسع ، الذي يشمل الخدمات والانشطة الادارية والتنظيمية والاجتماعية وذلك بهدف التوصل إلى أساليب جديدة يفترض انها اجدى للمجتمع »(٢). كما يعرفها البعض بانها « مجموعة المعرفة والخبرات والمهارات المتراكمة والمتاحة والادوات والوسائل المادية والتنظيمية التي يستخدمها الانسان في اداء وظيفة ما لاشباع الحاجات المادية والمعنوية سواء على مستوى الفرد أو المجتمع (٣). ويختصر البعض تعريف التقنية لتعني تطبيق المعرفة العلمية لحل احتياجات الانسان المادية وتيسير سبل الحياة . وليس هناك شك في ان إدخال التحسينات التقنية على أساليب الانتاج ادى الى ارتفاع الانتاجية وتحسين النوعية بشكل

التعاون ، عقدت بجامعة الملك سعود في الفترة ١٣ ـ ١٧ ربيع أول ١٤٠٤هـ ،
 الرياض .

 <sup>(</sup>١) عبد الرحمن يسري ، التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسلام ، مرجع سابق ،
 ص ٩٦ .

<sup>(</sup>٣) اللجنة الاقتصادية لغربي آسيا ( الامم المتحدة ) ، « نقل التكنولوجيا الى العالم العربي » ، تقرير حول انشاء المركز الاقليمي العربي لنقل التكنولوجيا ، ص ٢٥ .

كبير. والتقنية التي نرنو اليها ونود الاستحواذ عليها ليست الآلات المعقدة والصناعات الثقيلة لأن هذه الآلات ليست الاثماراً للتقنية وليست التقنية نفسها. فأهم من ذلك أن تكون الدول قادرة على الابتكار والتجديد والتطوير والتعديل بما يخدم مصالحها. اما الاعتماد على شراء منجزات التقنية فطريق ليس له نهاية ، حيث يبقى المجتمع معتمداً على التقنية المستوردة .

ان ادراك الدول النامية لأهمية التقنية ودورها البارز في عملية التنمية جعلها تبحث عن اقصر السبل للاستحواذ على هذه الأداة السحرية ، علها تستطيع تخليص شعوبها من براثن الفقر والتخلف . أما النقل (أو الاستحواذ) السليم فهو الذي يقوم على أساس الاختيار والانتقاء لما هو مناسب مدعما بقدرات وامكانات التطبيق والتوطين والتفريخ . فمتي توفرت هذه المقومات أو في الاقل الجزء الاكبر منها سمي النقل نقلا رأسياً . اما عندما يكون النقل غير مخطط له وغير مصاحب بمحاولات التطويع والتوطين فانه يسمى نقلاً أفقياً . وغالباً ما يكون هذا النوع الاخير عشوائي تفرضه الظروف الاقتصادية أو الطبيعية كما ان فائدته اذا وجدت تكون قليلة ومؤقتة .

ومن أهم قنوات نقل التقنية (مرتبة من المهم الى الاهم) ما يلى :

- ١ ـ استيراد السلع والمعدات لانها في الغالب تجسد تقنيات معينة .
  - ٢ ـ الأفلام والمنشورات والمتاحف والمعارض العلمية .
    - ٣ ـ مشاريع تسليم المفتاح .
    - ٤ \_ اتفاقيات التشغيل والادارة والتدريب .
- ه ـ اتفاقيات استخدام التراخيص وبراءات الاختراع والعلامات
   التجارية .

- ٦ الاستثمارات المباشرة .
- ٧ استقطاب الخبراء لا سيما العقول العربية والاسلامية المهاجرة .
  - ٨ ـ خدمات المكاتب الاستشارية ودور التصميم وغيرها .
    - ٩ ـ التعليم والتدريب وغيرها .

واذا كأن الهدف في المدى القصير هو تحسين سبل نقل التقنية وزيادة فعاليتها فان الهدف في المدى البعيد هو بناء القدرات التقنية الذاتية عن طريق رسم السياسات ووضع الاستراتيجيات المناسبة . فاستيراد التقنية قد يعني نقل انماط التنمية وأساليب الحياة في الدول الأخرى اما البناء الذاتي للتقنية فهو توفير ما يلائم المجتمعات صاحبة المصلحة اقتصادياً واجتماعياً وبيئياً وقيمياً .

من الحديث السابق يلاحظ عدم تعرضنا لنقطة مهمة وهي الآثار السلبية للتقنية، فالتقنية الحديثة قد تهدف بدرجة اولى الى زيادة الانتاجية ، وسعينا لتحقيق هذا الهدف قد يكون فيه تجاوز عن بعض الآثار السلبية للتقنية سواء كانت هذه الآثار بيئية أو اجتماعية أو قيمية . الآثار السلبية للتقنية الذي نعنيه ، هو قدرة المجتمع على الاستفادة من المعطيات العلمية بما يحقق المصلحة العامة للمجتمع ، فصمن قيمه ومعتقداته ، لا عاداته الاجتماعية والوراثية . لذلك فالحلول يجب ان تكون نابعة من الواقع ومنسقة مع الظروف المحلية ، الما التقدم التقني العالمي فسيكون رافداً مهما لهذا التقدم التقني العالمي فسيكون رافداً مهما لهذا التقدم التقني العالمي فسيكون الفداً مهما لهذا التقدم التقني المحلي . وهنا نجد ان التقنية والتنمية عمليتان متلازمتان اذ ان بناء التقنية يتم من خلال عملية التنمية الاقتصادية ، فالتنمية هي التي توفر الامكانيات وتمنح الفرص للبحث العلمي المحلي للعمل على حل مشاكل التنمية وتطبيق الابتكارات والتجديدات التي يتوصل اليها .

ولوعدنا للفكر الاقتصادي الاسلامي لوجدنا ان المنهج الاسلامي للحياة يوفر البيئة المناسبة لنمو التقنية « فتوفير حد الكفاية » لافراد المجتمع ضرورة تلتزم الدول الاسلامية بتحقيقها والتي تتطلب مع الوقت تحسين وتطوير الهيكل الانتاجي وهذا بدوره يتطلب ايجاد التقنية المناسبة التي تتفق والفلسفة الاسلامية للانتاج (۱) . ومن أهداف الدولة الاسلامية ايضاً ضمان الاستقلال الذاتي (السياسي ، المقتصادي ، والتقني ) وهذا يتطلب تطوير لوسائل الادارة والتشغيل والانتاج والنظم ، اضافة الى جيش قوي يحميها . من هنا فإن طلب التقنية يجب ان يكون جيزءاً من استراتيجية التنمية في أي دولة اسلامية .

2 - وجود السوق: لكسر طوق التخلف الاقتصادي، ورغبة في اللحاق بمسيرة التصنيع، كثيراً ما تتبنى الدول النامية برامج طموحة في التصنيع. ومما يزيد في هذا الطموح هو ما تملكه هذه الدول من مزايا نسبية، كتوفر المواد الأولية والايدي العاملة الرخيصة وغيرها. لكن مثل هذه المزايا لا تعتبر كافية لقيام صناعة ما، اذا لم يتوفر السوق القادر على استيعاب منتجاتها. ويزيد المسألة تعقيداً انه ولكي تتمكن الدول المنتجة من تحقيق الوفورات الاقتصادية بما يساعد على تخفيض التكاليف وبالتالي تدعيم فرص المنافسة، ينبغي ان تكون هذه الصناعات من ذات الحجم الكبير.

لكن ما تعانيه معظم الدول النامية (أو الاسلامية) هو ضيق السوق الداخلية مما يعني ارتفاع تكاليف الانتاج كما قد لا يكون

<sup>(</sup>١) يوسف ابراهيم يوسف، استراتيجية وتكنيك التنمية الاقتصادية في الاسلام، مرجع سابق.

بامكان منتجات هذه الدول دخول الأسواق الأجنبية لعدم قدراتها على المنافسة ولوجود بعض القيود على السلع الأجنبية (الحماية) في بعض الأحيان . وقد تعاني الدول النامية أيضاً ، من انخفاض مرونة الطلب الأجنبي على منتجاتها التي تتكون في معظمها من مواد أولية وذلك لظهور البدائل الصناعية لهذه المواد وابتعاد السوق عن المنافسة التامة بصورها المختلفة (۱) . وهذا يعني ان ضيق السوق ، داخلي وخارجي ، يعيق الاستثمار القومي وبالتالي يحد من طموحات ومعدلات التنمية .

ولو عدنا للفكر الاقتصادي في الاسلام ، لوجدنا ان الاسلام يعطي أهمية كبيرة لدور السوق ومنزلته في المجتمع الاسلامي . فقد عرفت قريش التجارة الدولية منذ زمن طويل قبل البعثة النبوية (رحلة الشتاء والصيف) ، كما امتهنها رسول الله على قبل بعثته بالنبوة . ومارسها الصحابة من بعده ، وهذا ما حدا بعمر بن الخطاب رضي الله عنه الى ادخال نظام العشور كأحد أساليب الحماية التجارية .

لذلك فمن الطبيعي ان تستفيد الدول الاسلامية من مزايا الانتاج والتصنيع والتسويق كروافد للتنمية الاقتصادية والاجتماعية . وقد يكون مناسباً لهذه الدول التعاون فيما بينها ، عن طريق انشاء اسواق مشتركة أو من خلال الاتفاقات التجارية الثنائية والاقليمية ، للحد من مشكلة ضيق السوق التي تعانيه معظم هذه الدول . مستنيرة في ذلك بهدى الرسول على عندما قال : « المسلم للمسلم كالبنيان يشد بعضه بعضاً . . الحديث » .

 <sup>(</sup>۱) عبد الرحمن يسري ، التنمية الاقتصادية والاجتماعية في الاسلام ، مرجع سابق ،
 ص ۱۰۵ .

رَفَّیُ عبر (لارَجِی (الْخِتَّرِيُّ (سِکتِ) (لایْرَ) (الِفِروکِرِی www.moswarat.com

## لمراجع لعربية

- ١ ابن تيمية ، شيخ الاسلام تقي الدين احمد . الحسبة في الاسلام ، (تحقيق محمد زهري النجار) المؤسسة السعيدية ، الرياض .
- ٢ ابن حـزم ، أبو محمـد بن علي . المحلـي ، المكتب التجـاري
   للطباعة والتوزيع والنشر ، بيروت .
- ۳ ابن خلدون ، عبد الرحمن . مقدمة ابن خلدون ، دار القلم ،
   بیروت ، ۱۹۷۸م .
- ٤ ابن سلام ، ابو عبيد القاسم . كتاب الأموال ( تحقيق وتعليق محمد خليل هراس) ، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع ، القاهرة ، ١٤٠١هـ .
- ابن العربي، القاضي أبو بكر. العواصم من القواصم في تحقيق مواقف الصحابة بعد وفاة النبي و (تحقيق وتعليق : محب الدين الخطيب)، المكتبة العلمية، بيروت،
   ١٤٠٥هـ.
- ٦- ابن قدامة ، أبو محمد بن احمد بن محمد . المغني ، الجزء الرابع ، الجزء الخامس ، رئاسة ادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد ، الرياض ، ١٤٠١هـ .

- ٧- ابن قيم الجوزية ، شمس الدين ابو عبد الله محمد بن ابي بكر . اعلام الموقعين عن رب العالمين ، (مراجعة طه عبد الرؤوف سعد) ، دار الجيل ، بيروت .
- ٨- ابن منيع ، عبد الله بن سليمان . الورق النقدي : حقيقته ،
   تاريخه ، قيمته ، حكمه ، مطابع الفرزدق التجارية ،
   الرياض ، ١٤٠٤هـ .
- 9- ابو سليمان ، عبد الحميد . « الأسباب التاريخية لانحراف المجتمعات الاسلامية لتصحيح البنية الحضارية المعاصرة » ، الاسلام والحضارة ودور الشباب المسلم ، منظمة الندوة العالمية للشباب الاسلامي ، الرياض ، ١٤٠١هـ .
- 1 ابوعلي ، محمد سلطان . « المشكلات الاقتصادية العالمية المعاصرة وحلها الاسلامي » ، بحث مقدم للمركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيز جدة ، ١٤٠١هـ .
- 11 ـ أبو يوسف ، يعقوق بن ابراهيم (صاحب الامام ابي حنيفة ) . كتاب الخراج ، دار المعرفة للطباعة والنشر ، بيروت ، 1799هـ .
- ١٢ ـ أحمد ، عبد الرحمن يسري . التنمية الاقتصادية والاجتماعية في
   الاسلام ، مؤسسة شباب الجامعة ، الاسكندرية ، ١٤٠١هـ .
- ١٣ ـ الامين ، حسن عبد الله . « الاستثمار الـلاربوي في نطاق عقد المرابحة » مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٣٥ ، ١٤٠٣ هـ .
- ١٤ البخاري الجعفي ، أبو عبد الله بن محمد بن اسماعيل بن بردزبه . صحيح البخاري ، دار احياء التراث العربي ، بيروت .

- ١٥ ـ البنك الدولي للانشاء والتعمير . تقرير عن التنمية في العالم ،
   ١٩٨٤م . مطابع الاهرام التجارية ، القاهرة ، ١٩٨٤م .
- 17 بنك فيصل الاسلامي السوداني . التقرير السنوي للسنة المالية المنتهية في ٣١ ديسمبر ١٩٨٢م .
  - ١٧ ـ بيت التمويل الكويتي . التقرير السنوي الخامس ١٩٨٢م .
- 1۸ ـ بيت التمويل الكويتي . دليل بيت التمويل الكويتي للاعمال المصرفية والاستثمارية القائمة على اساس الشريعة الاسلامية .
- 19 ـ بيت التمويل الكويتي . بيع الاجل في ميزان التشريع ، من سلسلة منشورات بيت التمويل الكويتي .
- ٢٠ ـ بيت التمويل الكويتي . الفتاوى الشرعية في المسائل الاقتصادية ، ١٤٠٠هـ .
- ٢١ ـ الجزائري ، ابو بكر جابر . منهاج المسلم : كتاب عقائد وآداب واخلاق وعبادات ومعاملات ، رئاسة ادارات البحوث العلمية والافتاء والدعوة والارشاد ، الرياض ، ١٤٠١هـ .
- ۲۲ ـ الجزيري ، عبد الرحمن . كتاب الفقه على المذاهب الأربعة ، المكتبة التجارية الكبرى ، القاهرة ، ١٩٧٠م .
- ۲۳ ـ الجمال ، غريب . المصارف وبيوت التمويل الاسلامية ، دار
   الشروق ، جدة ، ١٣٩٨هـ .
- ٢٤ \_ الجمال ، محمد عبد المنعم . موسوعة الاقتصاد الاسلامي ، دار الكتاب المصري ، القاهرة ، ١٤٠٠ هـ .
- 70 ـ حشيش ، عادل احمد . اصول الاقتصاد السياسي : دراسة تحليلية مقارنة ، مؤسسة الثقافة الجامعية ، الاسكندرية ، ١٩٨٠م .
- ٢٦ ـ حشيش ، عادل احمد . تاريخ الفكر الاقتصادي ، ، دار النهضة

- العربية للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٩٧٤م .
- ٢٧ حمود ، سامي حسن احمد . تطوير الاعمال المصرفية بما يتفق والشريعة الاسلامية . مطبعة الشرق ومكتبتها ـ عمان ،
- ٢٨ الــدمـوهي ، حمــزة الجميعي . الاقتصــاد في الاســلام ، دار الانصار ، القاهرة ، ١٣٩٩هـ .
- ٢٩ دنيا ، شوقي احمد . الاسلام والتنمية الاقتصادية ، دار الفكر
   العربي ، القاهرة ، ١٩٧٩م .
- ٣٠ الرومي ، عبد العزيز ، وآخرون . مؤلفات الشيخ محمد بن عبد السوهاب (قسم الحديث) ، (تحقيق وتخريج محمود الطحان) ، مطابع الرياض ، الرياض .
- ٣١ ـ الريس ، محمد ضياء الدين . الخراج والنظم المالية للدولة الاسلامية ، دار الانصار ، القاهرة ، ١٩٧٧م .
- ٣٢ الزرقاء ، محمد انس . « صياغة اسلامية من دالة المصلحة الاجتماعية » . الاقتصاد الاسلامي ، المركز العالمي لأبحاث الاقتصاد الاسلامي ، ١٤٠٠هـ .
- ٣٣ ـ الزرقاء ، مصطفى احمد . « المصارف : معاملاتها ، وودائعها ، وفوائدها » ، ورقة للمناقشة ، المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيز ، جدة ، ١٤٠٤هـ .
  - ٣٤ ـ سابق ، السيد . فقه السنة ، دار الفكر .
- ٣٥ سلامة ، عابدين احمد . « البنوك الاسلامية وأسلحة النظام المصرفي في السودان » ورقة مقدمة الى ندوة النوك الاسلامية ودورها في التنمية الاقتصادية والاجتماعية ، القاهرة ، الفترة من ٢٩ صفر ١ ربيع أول ١٤٠٤هـ .

- ٣٦ ـ سول ، جورج . المذاهب الاقتصادية الكبرى (ترجمة راشد البراوي ) ١٩٦٢م .
- ٣٧ ـ السيموطي ، جلال الـدين . الجامـع الصغير في احـاديث البشير النذير ، دار الفكر ، بيروت ، ١٤٠١هـ .
- ٣٨ ـ شابرا ، محمد عمر . « النظام النقدي والمصرفي في اقتصاد السلامي » ، (ترجمة عربية) ، مجلة ابحاث الاقتصاد الاسلامي . العدد الثاني ، المجلد الأول . شتاء ١٤٠٤هـ .
- ٣٩ ـ شابرا، محمد عمر. « النظام الاقتصادي ني الاسلام (٢)» مجلة المسلم المعاصر، العدد الخامس عشر، ١٣٩٨هـ.
- ٤٠ شحاته ، حسين حسين . « بحث في منهج للدعوة الى مفاهيم المصارف الاسلامية وتسويق خدماتها » ، المؤتمر الثاني للمصرف الاسلامي ، عقد في الكويت من ٦ ٨ جمادى الأخرة ١٤٠٣هـ .
- 13 ـ الشرقاوي ، علي البدري احمد . الزكاة وأشرها في التأمين الاجتماعي ، دار الكتاب الجامعي للطبع والنشر والتوزيع ، القاهرة ، ١٤٠٠هـ
- ٤٢ ـ الشعلان ، ابراهيم عثمان ، نظام مصرف الزكاة وتوزيع الغنائم
   في عهد عمر بن الخطاب رضي الله عنه ، مطابع الاشعاع ،
   الرياض ، ١٤٠٢هـ .
- ٤٣ ـ شقير ، لبيب . تاريخ الفكر الاقتصادي ، دار نهضة مصر للطباعة والنشر ، القاهرة .
- ٤٤ الشوربجي ، البشري . التسعير في الاسلام ، شركة الاسكندرية للطباعة والنشر ، الاسكندرية ، ١٣٩٣هـ .

- 20 الشيباني ، محمد بن الحسن . الاكتساب في الرزق المستطاب ، (تلخيص محمد بن سماعة ، وتعليق : محمود عرنوس) ، مطبعة الأنوار ، ١٣٥٧هـ .
- ٤٦ ـ الصابوني ، محمد علي . مختصر تفسير ابن كثير ، دار القرآن الكريم ، بيروت .
- ٤٧ ـ عبد الرسول ، علي . المبادىء الاقتصادية في الاسلام ، دار الفكر العربي ، القاهرة .
- ٤٨ عبد المنان ، محمد . الاقتصاد الاسلامي بين النظرية والتطبيق
   ( اشرف على الترجمة منصور ابراهيم التركي ) ، المكتب المصري الحديث للطباعة والنشر ، ١٩٧٥م .
- ٤٩ عبد المنان ، محمد . « الزكاة ، كيف ننصف في انفاقها وفي توزيعها بين الفقراء » ( ترجمة محي الدين عطية ) ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٣٧ ، ١٤٠٤هـ .
- ٥٠ عتر ، نور الدين . المعاملات المصرفية والربوية وعلاجها في
   الاسلام ، مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ١٣٩٨هـ .
- ٥١ عجوة ، عاطف . « الفكر الاسلامي لابن خلدون ونشأة علم الاقتصاد السياسي»، قسم الاقتصاد، جامعة الملك سعود،
   ١٤٠٢هـ.
- ٥٢ العزباوي ، حسن محمد . الموارد المالية الاسلامية والضرائب المعاصرة . القاهرة ، ١٩٧٦م .
- ٥٣ عساف ، احمد محمد . بغية الطالبين من إحياء علوم الدين ، مختصر عن « إحياء علوم الدين » للإمام الغنزالي ، دار احياء العلوم ، بيروت ، ١٤٠٠هـ .
- ٥٤ عفيفي ، محمد الصادق . المجتمع الاسلامي وفلسفته المالية ،
   مكتبة الخانجي ، القاهرة ، ١٩٨٠م .

- ٥٥ العقاد ، مدحت محمد . مقدمة في التنمية والتخطيط ، دار
   النهضة العربية ، بيروت ، ١٩٨٠م .
- ٥٦ عوض، احمد صفي الدين. اصول علم الاقتصاد الاسلامي، مكتبة الرشد، الرياض، ١٤٠١هـ.
- ٥٧ علي ، ابراهيم فؤاد احمد . الانفاق العام في الاسلام ، معهد الدراسات الاسلامية بالزمالك ، القاهرة ، ١٩٧٣م .
- ٥٨ ـ العوضي ، رفعت السيد ، منهج الادخار والاستثمار في الاقتصاد الاسلامي ، الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية . القاهرة ،
   ١٤٠٠هـ .
- ٥٩ ـ العوضي ، رفعت . الاقتصاد الاسلامي والفكر المعاصر ونظرية التوزيع ، مجمع البحوث الاسلامية بالازهر ، القاهرة ، ١٩٧٤م .
- ٦٠ الفنجري ، محمد شوقي . المذهب الاقتصادي في الاسلام ،
   عكاظ للنشر ، جدة ، ١٤٠١هـ .
- ٦١ ـ القحف ، منذر . الاقتصاد الاسلامي ، دار القلم ، الكويت ،
   ١٣٩٩هـ .
- ٦٢ القرضاوي ، يوسف . « دور الزكاة في علاج المشكلات الاقتصادية». الاقتصاد الاسلامي : بحوث مختارة من المؤتمر العالمي الأول للاقتصاد الاسلامي ، جامعة الملك عبد العزيزج جده ، ١٤٠٠هـ .
- ٦٣ ـ القرضاوي ، يـوسف . فقه الـزكاة : دراسـة مقارنـة لاحكـامهـا
   وفلسفتها في ضوء القرآن والسنة ، مؤسسة الرسـالة ، بيـروت ،
   ١٤٠١هـ .
- ٦٤ قريصة ، صبحي تادرس . النقود والبنوك ، دار النهضة العربية للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٤٠٤هـ .

- ٦٥ ـ قطب ، سيد . في ظلل القرآن ، المجلد الخامس ، دار الشروق ، بيروت ، ١٣٩٩هـ .
- ٦٦ الكفراوي ، عوف محمود . سياسة الانفاق العام في الاسلام ،
   مؤسسة شباب الجامعة ، الاسكندرية ، ١٤٠٢هـ .
- ٦٧ ـ الكفراوي ، عوف محمود . النقود والمصارف في النظام
   الاسلامي ، دار الجامعة المصرية ، الاسكندرية .
- 7۸ اللجنة الاقتصادية لغربي آسيا (الامم المتحدة) «نقل التكنولوجيا الى العالم العربي »، تفرير حول انشاء المركز الاقليمي العربي لنقل التكنولوجيا .
- 79 المارودي . أبو الحسن علي بن محمد . الاحكام السلطانية في السلطانية في السلطانية في السلطانية ، شركة ومكتبة ومطبعة مصطفى السابي الحلبي و أولاده بمصر ، ١٣٨٦هـ .
- ٧٠ متز ، آدم . الحضارة الاسلامية في القرن الرابع الهجري أو عصر النهضة في الاسلام ، (تعريب محسن عبد الهادي ابو ريدة ) دار الكتاب العربي ، بيروت ، ١٣٨٧هـ .
- ٧١ متولي ، أبو بكر الصديق وشوقي اسماعيل شحاته ، اقتصاديات النقود في اطار الفكر الاسلامي ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، ١٤٠٣ هـ.
- ٧٢ مجمع اللغة العربية . معجم الفاظ القرآن الكريم ، دار الشروق ، القاهرة ، ١٤٠١هـ .
- ٧٣ المبارك ، محمد . نظام الاسلام ـ الاقتصاد : مبادىء وقواعد عامة . دار الفكر ، بيروت ، ١٩٨٠م .
- ٧٤ المركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي . « الغاء الفائدة من الاقتصاد : تقرير مجلس الفكر الاسلامي في الباكستان » ، جدة ، ١٤٠٤ هـ .

- ٧٥ ـ مرطان ،، سعيد . «حتمية التعاون الخليجي لانتقاء التقنية الملائمة »، ندوة التكامل الاقتصادي لدول مجلس التعاون . ١٤ ـ ١٧ ربيع اول ١٤٠٤هـ، جامعة الملك سعود ، الرياض .
- ٧٦ ـ المصري ، رفيق . « كشف الغطاء عن بيع المرابحة للآمر بالشراء » مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٣٢ ، ١٤٠٢هـ .
- ٧٧ المصري ، رفيق . « الاسلام والنقود » بحث مقدم للمركز العالمي لابحاث الاقتصاد الاسلامي . جامعة الملك عبد العزيز ـ جدة .
- ٧٨ المصري ، عبد السميع . مقومات العمل في الاسلام ، مكتبة وهبة ، القاهرة ، ١٤٠٢هـ .
- ٧٩ المقريزي ، تقي الدين احمد بن علي . كتاب اغاثة الأمة بكشف الغمة ، ( الطبعة الثانية منقحة ) ، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر ، القاهرة ، ١٩٥٧م .
- ٨٠ ـ المؤتمر الثاني للمصرف الاسلامي . فتاوى وتوصيات لجنة العلماء ، الكويت ، من ٦ ـ ٨ جمادى الأخرة ١٤٠٣هـ .
- ٨١ مؤتمر مجمع البحوث الاسلامية بالقاهرة بدورته الثالثة ٢٥ محرم ١٦ صفر ، ١٣٨٥هـ .
- ٨٢ ـ نعمة الله ، يوسف عبد الوهاب . النقود في النشاط الاقتصادي ، مؤسسة مكتبة العلم ، الرياض ، ١٣٩٠هـ .
- ٨٣ النعيم ، عبد العزيز العلي . نظام الضرائب في الاسلام ومدى تطبيقه في المملكة العربية السعودية مع المقارنة ، (رسالة دكتوراه ، كلية الحقوق ، جامعة القاهرة) ، الطبعة الثانية ، ١٩٧٥م .

- ٨٤ النجار ، احمد . منهج الصحوة الاسلامية : بنوك بلا فوائد
   ( بدون ناشر أو تاريخ ) .
- ٨٥ النجار ، احمد . المدخل الى النظرية الاقتصادية في المنهج الاسلامي ، من مطبوعات الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ، ١٤٠٠هـ .
- ٨٦ ـ النجار ، سعيد . تاريخ الفكر الاقتصادي ، دار النهضة العربية ، بيروت ، ١٩٧٣م .
- ۸۷ ـ النجدي ، عبد الرحمن بن محمد وابنه محمد . مجموعة فتاوى شيخ الاسلام ابن تيمية ، مطابع دار العربية ، بيروت ، 1٣٩٨هـ .
- ٨٨ ـ وهبة ، محمود عارف . « نظريات الفائدة ( الربا ) في الفكر الاقتصادي » ، مجلة المسلم المعاصر ، العدد ٢٣ ، ١٤٠٠ هـ .
- ٨٩ هاشم ، محمد اسماعيل . محاضرات في التطور الاقتصادي ،
   دار النهضة العربية ، بيروت ، ١٩٧٨م .
- ٩ يوسف ، يوسف ابراهيم . استراتيجية وتكنيك التنمية الاقتصادية في الاسلام ، مطبعة الاتحاد الدولي للبنوك الاسلامية ، القاهرة ، ١٤٠١هـ .
- ٩١ ـ يوسف ، ابراهيم يوسف . النفقات العامة في الاسلام : دراسة مقارنة ، دار الكتاب الجامعي ، ١٩٨٠م .



# لمراجع الأجنب

- 1 Ahmed, Ziauddin and others, ed., Money and Banking in Islam. International Centre for Research in Islamic Economics, Jeddah, 1983.
- 2 Ahmed, Ziauddin and others, ed., Fiscal Policy and Resource Allocation in Islam. International Centre for research in Islamic Economics, Jeddah, 1983.
- 3 Kahf, Monzer. The Islamic Economy, M.S.A., Plainfield, Indiana, U.S.A.
- 4 Mannan, Mohammed «Scarcity, choice and opportunity cost», International Centre for Research in Islamic Economics, Jeddah, 1402 H.
- 5 Martan, Said and others. «Islamic Vis-A-Vis Traditional Banking- A Fuzzy set Approach, Journal of Research in Islamic Economics, Vol. 2, No. 1, Jeddah, 1404 H.
- 6 Meier, Gerald. Leading Issues in Econ. Development Oxford University Press, New York, 1976.
- 7 Schultz, Theodore. «Investment in Human Capital» American Econ. Review March 1961.
- 8 Siddiqi, Muhammad, «Recent works on History of Economic thought in Islam: A survey.» Int. Centre for research in Islamic economics, Jeddah, 1982.
- 9 Siddiqi, M.N., «Muslim Economic Thinking: A survey of contemporary Literature» Studies in Islamic Economics, Int. Centre for Research in Islamic Economics, Jeddah, 1400 H.

- 10 Todaro, Michael P. Economic Development in The Third World, Longman, London, 1977.
- 11 The World Bank, World Development Report, 1984, Oxford University Press, New York, 1984.



### www.moswarat.com

